
Aportes
Bíblicos

Ab

Hechos de los Apóstoles:

Historia, narración y teología



Hanzel José Zúñiga Valerio 

Daniel Marguerat

Revista de la Escuela de Ciencias Bíblicas
Universidad Bíblica Latinoamericana

No. 41 — Año 2026

Pensar · CREaR · aCTUaR  



Hechos de los Apóstoles:

Historia, narración y teología

Hanzel José Zúñiga Valerio 
Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos
No. 41 — Año 2026

Universidad Bíblica Latinoamericana  



Apdo 901-1000, San José, Costa Rica
Tel.: (+506) /2283-8848/2283-4498

Fax.: (+506) 2283-6826
E-mail: libreria@ubl.ac.cr

www.ubl.ac.cr

Editorial SEBILA
Escuela de Biblia

Revista Aportes Bíblicos
No. 41 — Año 2026

ISSN 1659-2883 

Producción: Escuela de Ciencias Bíblicas UBL
Diagramación: Luis Carlos Álvarez Mejías

San José, Costa Rica
Enero 2026

Esta obra está bajo una licencia de 
Creative Commons 



Índice

Presentación 7

HANZEL JOSÉ ZÚÑIGA VALERIO

Entre historia y narración:
El libro de Hechos

9

Introducción 9

Sobre la autoría y el contexto del libro de Hechos 11

Hacia la universalidad 15

Algunos elementos teológicos generales 17

Escribir historia en la antigüedad 20

Lucas como historiador 27

Relecturas de los Hechos de los Apóstoles 30

La unidad eclesial en Hechos 36

El “Dios universal” en Hechos 39

¿Judaísmo y cristianismo en tensión? 45

DANIEL MARGUERAT

El Dios íntimo y el Dios social en el 
libro de los Hechos

55

El libro de los Hechos, 
memoria colectiva del cristianismo 56

Construir una memoria colectiva 57



Una teología de la Palabra 59

La universalidad del Evangelio, 
el ADN del cristianismo según Lucas 61

La efusión del Espíritu Santo en Pentecostés (Hechos 
2) y sus efectos en la vida comunitaria 62

Un Evangelio comunicable 62

Vida en comunión, obra del Espíritu Santo 64

Las ventajas de la vida en comunidad 66

Signos de compasión 68

La reintegración de las personas excluidas, 
símbolo de la resurrección 68

La reintegración del cojo en el Templo 69

El bautismo del eunuco etíope 71

Conclusión: la convivencia, un nuevo modo de vida 74



Institución que da continuidad 
a las labores educativas iniciadas 

por el Seminario Bíblico 
Latinoamericano desde 1923.





Aportes Bíblicos - UBL, No. 40 — Año 2025 / ISSN 1659-2883

Presentación

E l libro de los Hechos de los Apóstoles continúa siendo un 
texto decisivo no solo para el estudio de los orígenes del 
cristianismo, sino también por la densidad histórica, teo-

lógica y narrativa que lo caracteriza. Lejos de constituir un simple 
relato de los comienzos cristianos, como lo evidencian los artícu-
los reunidos en este número de Aportes Bíblicos, en el libro de los 
Hechos confluyen memoria, teología, historiografía y procesos de 
construcción identitaria. En este número titulado “Hechos de los 
Apóstoles: historia, narración y teología” los autores Hanzel Zúñiga 
y Daniel Marguerat ofrecen aproximaciones rigurosas y comple-
mentarias a esta obra, destacando su función como teología de la 
historia: no la historia de la Iglesia entendida como institución, sino 
la historia como fruto de la acción de la Palabra y como movimien-
to impulsado por ella.

En su artículo, “Entre historia y narración: el libro de Hechos”, Hanzel 
José Zúñiga Valerio propone una lectura con enfoque histórico-crí-
tico, literario y teológico, situando el libro de los Hechos en el cruce 
entre la historiografía antigua y la narración confesante. Su con-
tribución expone con claridad marcos culturales, metodológicos y 
textuales que permiten comprender la obra lucana en su propio 
horizonte histórico. Zúñiga muestra cómo la historia narrada en 
Hechos tiende puentes entre diversas corrientes del cristianismo 
naciente y presenta la universalidad y expansión del movimiento 
cristiano como un proceso de continuidad y reinterpretación de 
la tradición de Israel. Asimismo, destaca la tensión entre unidad y 
pluralidad en los orígenes cristianos, así como la diversidad de los 



Aportes Bíblicos - UBL, No. 40 — Año 2025 / ISSN 1659-2883

8

cristianismos en relación con sus contextos sociales, ofreciendo 
claves críticas para una lectura del relato lucano que reconozca su 
función teológica e identitaria.

Por su parte, Daniel Marguerat, en su texto “El Dios íntimo y el Dios 
social en el libro de los Hechos”, pone énfasis en el carácter iden-
titario y teológico de la obra, subrayando a la vez su coherencia 
literaria y su intencionalidad ética y pastoral. Marguerat señala que 
el libro de los Hechos no solo recuerda el pasado, sino que lo confi-
gura simbólicamente para orientar la vida de las comunidades cre-
yentes en contextos de crisis y transición. A través de la articulación 
entre la imagen del Dios íntimo y la del Dios social, el autor destaca 
la manera en que Lucas integra espiritualidad y compromiso social, 
mostrando que el universalismo cristiano no se limita a la expan-
sión geográfica, sino que se encarna en una ética comunitaria de 
inclusión de las personas marginadas, reconciliación y apertura al 
otro y a la otra. El texto evidencia cómo la narración lucana cons-
truye una visión de Iglesia en la que la fe en el Cristo resucitado 
transforma las relaciones sociales y redefine las fronteras religiosas.

Para la Escuela de Ciencias Bíblicas es un gusto presentar estos ar-
tículos, buscando contribuir no solo a una mejor comprensión de 
esta obra fundamental del Nuevo Testamento, de su naturaleza y 
de su teología, sino también a discernir los desafíos y las posibili-
dades que ofrece para las iglesias y para las personas de fe en los 
contextos contemporáneos.

Elisabeth M. Cook 
Rectora UBL



Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

*    Hanzel José Zúñiga Valerio tiene una Maestría en Ciencias Bíblicas 
por la Universidad Bíblica Latinoamericana. Es docente en la Escuela 
Ecuménica de la Univeridad Nacional de Costa Rica y en la Universi-
dad Bíblica Latinoamericana. 

Entre historia y narración: 
El libro de Hechos

Hanzel José Zúñiga Valerio*

Introducción

E l estudio de los orígenes plurales del movimiento de Jesús 
tiene un testigo privilegiado en la segunda parte de la obra 
de lucana, a saber, el libro de los Hechos de los Apóstoles. 

La antigüedad cristiana no había conocido un proyecto tan ex-
tenso sobre el nacimiento de la “iglesia antigua” ni lo conoció sino 
hasta el s. IV con la Historia eclesiástica de Eusebio de Cesarea. No 
obstante, para entender esta obra, como cualquier otro libro bí-
blico, debemos situarla en contexto. Si estamos hablando de una 
“historia”, ¿qué quiere decir “historia” en el mundo mediterráneo 
antiguo? ¿Cómo se investigan y, a la vez, cómo se narran los he-
chos? Las formas de escribir historia en la antigüedad difieren de 
las nuestras. Por ende, es imposible omitir la labor comparativa de 
otras fuentes de “historiografía antigua” para reconstruir un pasado 
que, para nosotros/as, siempre será fragmentario.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

10

Como primer elemento metodológico a tomar en cuenta, no de-
bería equipararse sin más la historia del cristianismo de los oríge-
nes con el canon del Nuevo Testamento. El canon no es el único 
testigo de las primeras etapas del movimiento post-jesuánico. 
Ciertamente, los datos canónicos son los más antiguos y nos arro-
jan luces inestimables. Pero creemos que es posible, gracias a la 
comparación de las fuentes canónicas, extra-canónicas y no cris-
tianas, reconstruir una “historia cultural del cristianismo primiti-
vo”1 tomando en cuenta las imágenes religiosas que los textos nos 
aportan y, aun fragmentariamente, recuperar elementos históricos 
diferenciando los modelos historiográficos pasados de los presen-
tes. No se trata, entonces, de encerrarnos en un único libro, sino de 
encontrar en él caminos para identificar tradiciones2, procesos cul-
turales, imágenes mentales, prácticas y enseñanzas que han sido 
vehiculadas por sistemas de lenguaje diferentes a los modernos, 
pero igualmente válidos. A esto nos referimos cuando tratamos de 
identificar el movimiento cristiano antiguo como un modelo de 
lenguaje y significado.

El libro de los Hechos de los Apóstoles es un vasto universo de tra-
diciones, de significados y de valores que han tratado de ser ar-
monizados por su autor, pero que nos redirige a otros escritos del 
mundo cristiano antiguo para comprender el impacto que tuvo la 
figura de Jesús en las iglesias de los orígenes. Por ende, el libro de 
Hechos nos servirá como una ventana para mirar al pasado a tra-
vés de los códigos culturales en él presentes y, así, comprender la 

1	 Cf. Paulo Nogueira, El cristianismo primitivo como religión popular, 
trad. Vicente Nieto Moreno (Sígueme, 2019), 18.

2	 Cf. Senén Vidal, Hechos de los Apóstoles y orígenes cristianos (Sal Te-
rrae, 2015), 12.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

11

novedad que significó el movimiento cristiano de los orígenes en 
su mundo: 

Es evidente que el cristianismo, nacido de un grupo 
mesiánico judío en el siglo I, proponía cambios de 
paradigma en su sociedad, pero esos cambios solo 
podían ser pensados y comunicados a partir de los 
patrones culturales en los que estaban insertos.3

Lo que Paulo Nogueira estudia en los Hechos apócrifos de los 
Apóstoles sirve, de igual manera, para comprender lo “popular” 
(como alternativo a lo dominante) en la literatura canónica: las 
prácticas mágicas, la exaltación de los protagonistas como héroes 
y las formas de folclore que subvierten la moral están presentes en 
el cristianismo de la “gran iglesia”.

De esta forma, vamos a tener en cuenta los procesos culturales de 
la memoria, los códigos sociales y los procesos historiográficos an-
tiguos para abordar distintas temáticas que salen a la luz en el libro 
de Hechos. Pero, ¿qué podemos decir de su autor, “Lucas”?

Sobre la autoría y el 
contexto del libro de Hechos

La inscripción “según Lucas” no está presente en el título del ter-
cer evangelio sino hasta el s. II, cuando se conforma el “evangelio 
tetramorfo” y las comunidades primitivas ven la necesidad de dife-
renciar los textos canónicos. No obstante, este nombre no ha sido 

3	 Nogueira, El cristianismo primitivo como religión popular, 62.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

12

elegido por azar, sino que depende del libro de Hechos: en cuatro 
ocasiones (16,10-17; 20,5-15; 21,1-18 y 27,1-28,16) un tal “Lucas” es 
identificado como compañero de Pablo, de la misma forma en que 
aparece en los escritos de tradición paulina (Flm 24; Col 4,14 y 2 Tm 
4,11). A partir de estas referencias, algunos escritores de la iglesia 
antigua (Marción, Ireneo de Lyon, el Canon Muratoriano) asociaron 
las mismas y revistieron el evangelio de Lucas y el libro de Hechos 
de la autoridad paulina4. Pero, ¿podemos sostener realmente que 
se trata del mismo personaje? En realidad, esta atribución es pura-
mente convencional.

El autor del tercer evangelio y del libro de Hechos estaría escribien-
do hacia los años 80 o 90, en razón de todos los acontecimientos 
que narra. Además, reconoce abiertamente que no pertenece a 
la primera generación de seguidores de Jesús (cf. Lc 1,1-4) y, por 
ende, tendría que tener una considerable diferencia de edad con 
respecto a Pablo por escribir 30 años más tarde de haberlo conoci-
do. También, las diferencias teológicas en sus escritos manifiestan 
una fase posterior a la que se haya en las cartas paulinas que, por 
cierto, nunca son mencionadas en toda su obra, es decir, “[…] el 
autor no conoce a Pablo, pues desconoce sus cartas y tiene una 
doctrina diferente, protocatólica y, por otra parte, desconoce acon-
tecimientos decisivos de su vida, no recoge prácticamente nada 
de su teología específica y no lo presenta como apóstol, cosa im-
pensable en un discípulo suyo”.5 Los argumentos que se abogan en 
función de la identificación con el mencionado Lucas son, enton-

4	 Cf. Daniel Marguerat, ed., L’historien de Dieu. Luc et les Actes des 
apôtres (Labor et Fides/Bayard, 2018), 16.

5	 Antonio Rodríguez Carmona, “La obra de Lucas (Lc-Hch)”, en Evange-
lios sinópticos y Hechos de los Apóstoles, ed. Rafael Aguirre Monaste-
rio y Antonio Rodríguez Carmona (Verbo Divino, 2012), 436.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

13

ces, endebles6, lo que no quiere decir que el autor de nuestra obra 
no haya sido un gran admirador de Pablo y el héroe de gran parte 
del relato. Recientemente, Antonio Piñero ha planteado que, si el 
autor del tercer evangelio y de los Hechos no es el mismo, es un 
discípulo suyo, de su misma escuela redaccional7.

Lo poco que podemos decir sobre el autor de la “obra de Lucas” es 
que pudo ser un judeocristiano helenizado o, en todo caso, un paga-
no “temeroso de Dios” converso al judaísmo. La relación con Pablo se 
debe entender en la pertenencia a una iglesia de tradición paulina 
que busca defender la continuidad Jerusalén-Roma, es decir, el paso 
del evangelio “judeocristiano” estrecho al evangelio “helenista” am-
plio que incluye a los gentiles y al Imperio Romano. Paralelamente 
a esta apertura, los Hechos son un esfuerzo del paulinismo por no 
separarse de sus raíces judeocristianas de Antioquía y Jerusalén, de 
reconocer su importancia y de tender puentes con estas iglesias8. 

La obra lucana nació, de esta manera, en un contexto helenizado. Tra-
dicionalmente se habla de Acaya (Prólogo Antimarcionita) y Beocia 
(Jerónimo) pero debemos pensar en alguna de las urbes importan-
tes de Asia Menor, tal vez Éfeso, donde una comunidad paulina mix-

6	 El famoso uso del plural en primera persona “nosotros” que aparece 
en Hechos es una posible intrusión del autor, no solo a nivel retóri-
co, sino con la finalidad de dotar de credibilidad la narración, pero 
también muestra la recolección de una tradición macedonia más 
antigua. Por esta razón aparece de forma brusca y retrabajada para 
que ese “nosotros” se lea como un sello de autenticidad.

7	 Cf. Antonio Piñero, “Hechos de Apóstoles”, en Los libros del Nuevo Tes-
tamento. Traducción y comentario, ed. Antonio Piñero (Trotta, 2021), 
974. De ahora en adelante, cuando hablemos de “Lucas” lo haremos 
pensando en la doble posibilidad expuesta.

8	 Cf. Antonio Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento (Trotta, 
2011), 377.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

14

ta (judeocristianos de la diáspora y helenistas conversos) convivían 
como grupo marginal en un contexto religioso plural. No obstante, 
los debates al respecto de la ubicación precisa siguen abiertos y no 
son tan importantes para comprender la obra en su integralidad.

En cuanto a la fecha, todo apunta a la tercera generación cristiana 
(años 80-90) donde la “gran iglesia” está en vías de consolidación 
e institucionalización. La unificación de las tendencias (ortodoxia) 
y, a la vez, la segregación de otras (heterodoxia) fue el humus del 
surgimiento del libro de Hechos: “Se podría decir, incluso, que se 
trata realmente de la gran obra programática de todo ese proceso 
de configuración de la gran iglesia”.9

Solamente debemos señalar un último detalle al respecto de la 
transmisión del texto que ha llegado hasta nosotros. Un problema 
no minúsculo es que esta obra, en su proceso de recepción en la 
antigüedad, tuvo varias alteraciones o ediciones, incluso agrega-
dos significativos. El texto de Hch se nos ha transmitido en dos ti-
pos de documentos con diferencias importantes: (1) El texto “egip-
cio” (códices Vaticano, Sinaítico, Alejandrino y papiros P45 y P74) es el 
que normalmente aparece en nuestras ediciones griegas del Nue-
vo Testamento y la base de las traducciones a las distintas lenguas; 
(2) El texto “occidental” (códice Beza) que contiene omisiones y un 
agregado del 10% más amplio con respecto al “egipcio”. Aunque 
el texto “occidental” presenta notables correcciones y añadidos, 
lo que nos hace pensar que es un poco posterior al “egipcio”, tie-
ne tradiciones bastante antiguas y originales. Estamos frente a un 
problema complejo porque no sabemos si hubo una doble com-
posición por parte de Lucas o un trabajo de edición con base en 
una primera versión. La mayoría de eruditos optan por usar el texto 

9	 Cf. Vidal, Hechos de los Apóstoles y orígenes cristianos, 71.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

15

más breve (criterio de simplicidad de la crítica textual) como base 
y el “occidental” como secundario. El profesor Piñero explica este 
fenómeno teniendo en cuenta el proceso de “canonización” del NT: 
“El que los Hechos fueran declarados canónicos o sagrados des-
pués y aparte del Evangelio hizo con seguridad que su texto que-
dara desprotegido y más expuesto a alteraciones y enmiendas”.10

Hacia la universalidad

¿Cuál es el propósito de nuestro autor? ¿Cómo comprender sus 
motivaciones? En pleno proceso de institucionalización, pero aun 
recuperando las tradiciones más antiguas, el autor de la obra luca-
na, trata de proponer una “historia del cristianismo” que vincule a 
Pablo con las tendencias judeocristianas. No se trata solo de una 
vinculación retórica de los personajes, sino que es algo evidente en 
el mismo texto al que podemos acudir: Lucas es el único, entre los 
evangelistas, que demuestra una amplitud cultural tal que el pen-
samiento judío y griego dialogan vis-à-vis en su obra. Es más, su 
obra es un relato que presenta el movimiento religioso de Israel y 
su proyecto de salvación (Jerusalén), donde el cristianismo es visto 
como la “quintaesencia del judaísmo” y se encamina hacia la aper-
tura universal (Roma): “Lucas es el único, en el Nuevo Testamento, 
en exponer narrativamente cómo el Dios de Israel se ha convertido 
en el Dios de todos y cada uno”.11

Pues bien, esta oferta de apertura universal debe transmitirse me-
diante un entorno que permita conducirla ampliamente. Eso es 

10	 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 372s.
11	 Marguerat, L’historien de Dieu, 22.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

16

lo mejor que encuentra Lucas en Roma porque le brinda posibili-
dades de extender su mensaje por todo el mundo conocido: una 
cultura cosmopolita, una red de comunicación amplia (carreteras 
y ciudades) y unas urbes ricas que reunían grandes porciones de 
la población son una oportunidad invaluable para el cristianismo 
paulino. No obstante, la conciliación entre el imperio que asesinó al 
profeta del Reino de Dios y sus seguidores no iba a ser tan sencilla. 
Menos con la divinización de Kyrios César frente al Kyrios Jesús. Por 
eso Lucas ruega en favor de la inocencia política del cristianismo 
argumentando que el Evangelio no representa ninguna amenaza 
para el mundo romano, exculpando a los romanos de la muerte 
de Jesús e inculpando a los dirigentes judíos. El paso dado hacia la 
universalidad tuvo también consecuencias negativas que no debió 
tener, pues precisamente la apertura no implicaba culpabilización, 
sino fin del exclusivismo. Hechos de los Apóstoles pretende abrir 
el mensaje de Jesús a todos/as y busca vincular pasado y presente, 
mundo judío y griego en una ambiciosa obra jamás escrita.

El autor de la obra lucana muestra cómo su cultura es heredera de 
Jerusalén y de Atenas, trata de relacionarlas, trata de asumirlas. No 
solo emplea el griego koiné acercándose al fino estilo clásico, lo 
que resulta es el mejor griego de todo el NT, sino que también co-
noce el AT griego (LXX) a la perfección; no solo argumenta con un 
estilo profundo, sino que vincula la narración con la formulación 
teológica del pueblo judío; no solo conoce el vocabulario técnico 
de navegación, así como el manejo las rutas terrestres y marítimas 
del Imperio12, sino que también muestra a Israel como origen de 
todos estos caminos. Estamos, pues, frente a un escritor visionario, 

12	 Para una visión más amplia sobre el manejo de las rutas por la cuen-
ca del Mediterráneo: Joaquín González Echegaray, Los Hechos de los 
apóstoles y el mundo romano (Verbo Divino, 2002), 132.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

17

un “historiador” del mundo clásico y un teólogo que hace una apo-
logía del cristianismo frente al poder romano.

Algunos elementos 
teológicos generales

Para concluir esta sección apuntemos algunos elementos teológi-
cos englobantes del libro de los Hechos de los Apóstoles. Si Lu-
cas hace “teología de la historia” o una “historia narrada teológi-
camente” lo primero que debemos destacar es que no entiende la 
fe como desligada de la realidad concreta. La fe histórica de Israel 
se pone de manifiesto al entender que Dios actúa en el devenir 
del pueblo. Se trata, entonces, de la confianza en que las decisio-
nes que toman los seguidores/as de Jesús están respaldadas por 
la fuerza del Espíritu, una fuerza que reside en la comunidad y en 
las decisiones comunitarias. La apertura universal de Jerusalén a 
Roma tiene consecuencias teológicas muy importantes.

Una de esas consecuencias en una eclesiología de continuidad. La 
unión de la iglesia con todo aquello que la precedió es un punto 
esencial de la eclesiología de Lucas. Es evidente la diferencia que se 
muestra con las primeras comunidades paulinas donde la venida 
inminente de Jesús (cf. 1 Ts 4-5) marcaba la vida cotidiana de los 
primeros cristianos/as. Ahora, décadas después, el “equilibrio cris-
tiano”13 debe prestar más atención al testimonio de la vida de Je-
sús que a esperar su regreso. Las comunidades de finales del s. I se 

13	 Cf. Raymond Edward Brown, Las iglesias que los Apostoles nos de-
jaron, Colección Cristianismo y Sociedad 13 (Desclee de Brouwer, 
1998), 86.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

18

entendían, entonces, no solo como continuadoras del proyecto de 
Jesús, sino también como herederas de toda la tradición de Israel. 
Toda esta continuidad es dirigida por el Espíritu (la palabra pneuma 
aparece 70 veces en Hch), quien es el protagonista a través de los 
distintos héroes del libro, de la historia de la Palabra actuante. No 
es de extrañar que el libro de Hechos haya sido denominado “evan-
gelio del Espíritu” que conduce el camino de la Palabra actuante en 
la historia.

Por ende, como consecuencia de esta historicidad de la fe, debe-
mos pensar en una visión de iglesia que tome en cuenta a toda la 
comunidad: “el Espíritu Santo y nosotros hemos decidido” (15,28). 
Es en la iglesia donde reside esa presencia, que no es presencia má-
gica que puede ser manipulada por los intereses de alguien, sino 
que es principio de discernimiento para pensar comunitariamente. 
Que sea el Espíritu presente no quiere decir que lo que se diga es 
“caído del cielo”, sino, más bien, que todo lo que se diga sea re-
pensado y meditado con cuidado. No sea que esta constatación se 
convierta en un triunfalismo ante los errores siempre presentes en 
la iglesia, inclusive en su magisterio y en sus formulaciones doctri-
nales que tratan de vehicular la fe, pero nunca podrán condesarla 
perfectamente. Ni las decisiones prácticas, ni las fórmulas dogmá-
ticas son inmunes de imperfecciones o limitaciones. La presencia 
del Espíritu invita a la humildad y la escucha, no al triunfalismo.

Además, esa presencia del Espíritu debe hacernos reflexionar en 
tiempos donde la fe cristiana parece estar “resfriada”. La crisis de la 
religión en Occidente tiene múltiples factores y causas. Lo preocu-
pante no es ver iglesias vacías, sino preguntarse qué concepción 
del cristianismo ha llevado a que tengamos estas consecuencias. 
Un movimiento marginal (no marginado inicialmente), que aboga-
ba por el estilo de vida antes que por la “pureza” doctrinal, olvidó 



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

19

sus orígenes como grupo y se diluyó en la práctica de la política y 
de la administración. Por esta razón podemos pensar no en una 
crisis religiosa sin más, sino en una crisis de la institucionalidad 
religiosa que ha afectado la vivencia de la fe. El triunfalismo que 
desea Hechos en su narración no debe abrirnos caminos hacia ro-
manticismos de un grupo perseguido o marginalizado. Debemos 
estar alertas ante estas victimizaciones y retomar la praxis cristiana 
inicial que no se interesa por el convencer en masa, sino por la ac-
tuación.

Finalmente, recuperar Hechos de los Apóstoles, con las distintas 
tradiciones en él presentes, es mostrar la pluralidad congénita del 
cristianismo. Aunque el libro de Lucas se case con una idea unifor-
madora e idealizada de los orígenes del movimiento en Jerusalén, 
el autor no logra convencernos en su intención y, dichosamente, 
deja “cabos sueltos” para rastrear esos inicios del cristianismo en 
Jerusalén, entre judíos palestinenses (“hebreos”) y judíos heleniza-
dos (“helenistas”). También el NT testifica grupos iniciales del cris-
tianismo fuera de Jerusalén, en Samaría (cf. Jn) y en Galilea, donde 
inició toda la predicación del Jesús de la historia. Muy pronto, to-
dos estos grupos en tensión con los judeocristianos de Jerusalén, 
tuvieron que migrar fuera de la región de Palestina y comenzaron a 
extenderse por el Mediterráneo, concretamente, fundando comu-
nidades en Antioquía, Damasco, Alejandría, Roma, etc. Por ende, 
aún sin saberlo o quererlo, Hechos es un testimonio precioso de 
ese período histórico del movimiento de Jesús después de su resu-
rrección y antes de la iglesia14. 

14	 Cf. Pablo Richard, El movimiento de Jesús antes de la Iglesia. Una inter-
pretación liberadora de los Hechos de los Apóstoles (DEI, 1998), 16.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

20

Pablo Richard plantea una lectura del libro de los Hechos como 
esa recuperación pre-institucional y, creemos, esta intuición puede 
ayudarnos a amalgamar la “historia confesante” y la eclesiología de 
comunión presentes en la obra para evaluar el presente desde el 
pasado: una iglesia animada por el Espíritu no es una iglesia que se 
desvive por su mantenimiento económico o sus conflictos institu-
cionales; una iglesia en actitud de misión no es aquella que se pre-
ocupa por demostrar su poder con masas de personas, sino con un 
estilo de vida convincente y, por ende, contagioso; una iglesia que 
tiene su centro en la jerarquía no es aquella que tenía su base en 
las comunidades domésticas y que revitalizaba su entorno porque 
permeaba la cotidianidad. Estudiar los Hechos de los Apóstoles 
puede ayudarnos a replantear estructuras, procesos y a insertarnos 
en la historia de forma diferente.

Escribir historia en 
la antigüedad

Hemos dicho al comienzo de nuestra exposición que la historia no 
se escribe de la misma forma ayer y hoy. El mundo grecorromano 
tiene sus propias “reglas” sobre la construcción de un relato histo-
riográfico y el autor lucano es heredero de ellas. Toda esta influen-
cia en las formas de narrar acontecimientos tiene su ethos cultural 
en las obras del Cercano Oriente Antiguo, en particular en las “his-
torias noveladas” del imperio persa15, así como en otros géneros 
literarios a los que haremos alusión.

15	 Cf. Marie Françoise Baslez, Écrire l’Histoire a l’Epoque du Nouveau 
Testament, Cahiers Supplément Évangile 142 (Du Cerf, 2007), 71.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

21

Un lector moderno, al acercarse al evangelio y a Hechos, puede 
detectar contradicciones y errores históricos palpables al compa-
rar con lo que sabemos por la arqueología, con los demás escritos 
del NT y con la obra en sí internamente: su tendencia a presentar 
unos orígenes “irénicos” del cristianismo; la creación de una ima-
gen paulina tan petrina y de una imagen petrina tan paulina que 
cualquier cristiano/a del s. II podría reconocerse como heredero/a 
de una tradición doble; el viaje de Pablo a Jerusalén tras su “con-
versión” contrario a lo que el apóstol afirma en Ga 1,17; otro viaje 
a Roma tras el “concilio” de Jerusalén (Hch 11,29) desmentido por 
Ga 1,17-2,1; Hch 15,7-21 presenta a Pedro defendiendo la misión 
gentil cuando quien lo hace es Pablo, según Ga 2,15; de la misma 
forma que las normas que deben imponerse a los paganos conver-
sos son diferentes entre el libro de Hechos y el mismo Pablo (Ga 
2,6-9; Hch 15,23-29); además, es notorio que el Lucas autor des-
conoce la teología de su “maestro” Pablo al presentarlo como un 
estricto fariseo (Hch 23,6), sin mencionar sus cartas ni argumentar 
desde la teología de la “justificación” presente en ellas. Tal vez se 
ha pasado por alto, muy a la ligera que “[…] Hechos no escribe un 
trabajo sobre teología paulina, sino una historia en la que Pablo 
juega un papel importante por su testimonio misionero, no por su 
autoridad doctrinal”.16 Todos estos detalles, omisiones y agregados, 
han hecho que los investigadores pongan en duda la fiabilidad de 
la obra lucana como fuente de detalles históricos, viéndolo más 
como un apologeta que como un historiador.17

16	 Brown, Las iglesias que los Apostoles nos dejaron, 83.
17	 Cf. Philipp Vielhauer, Historia de la literatura cristiana primitiva. Intro-

ducción al nuevo testamento, los apócrifos y los padres apostólicos (Sí-
gueme, 1991), 395.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

22

No obstante, debemos reconocer que la selectividad del material 
y la distancia con los acontecimientos hace de Lucas un autor más 
que preciso en su contexto. No podemos medir, como lo hemos di-
cho, una obra antigua con los lentes de los métodos comparativos 
modernos. La obra de Lucas es más una diégesis, una “narración” 
teológica al servicio de la predicación, donde reúne elementos de 
la historiografía antigua: 

Aunque el autor escribió más en un estilo bíblico que 
en el clásico de los historiadores, no es absurdo pensar 
que podría haber sido candidato apropiado a miembro 
de la fraternidad de los historiadores helenísticos, 
aunque nunca sería elegido presidente de la sociedad.18

Siguiendo de cerca a Daniel Marguerat19, presentaremos algunos 
elementos que nos confirman la condición de historiador y teó-
logo de nuestro autor. Para ello, debemos conocer los trazos pre-
sentes en su obra de la metodología histórica grecorromana y, a la 
vez, comprender lo que puede ser una “historia kerigmática”. Las 
múltiples críticas que hemos enumerado sobre la tendenciosidad 
de Lucas fueron correctamente asimiladas en el s. XIX por F. C. Baur 
y su escuela: debemos situar la obra lucana en la historia naciente 
del cristianismo y que, evidentemente, ella responde a la necesi-
dad identitaria del movimiento que la produjo. Ya en el s. XX, Henry 
Cadbury y Martin Dibelius dieron un paso más en los estudios luca-
nos evitando la contradicción verdadero/falso referida a su forma 
de narrar la historia (history), escribir una historia (story) y construir 
un discurso teológico. Esto lo podemos lograr ubicando la obra en 

18	 Piñero, Guía para entender el Nuevo Testamento, 381.
19	 Cf. Marguerat, L’historien de Dieu, 27–78.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

23

su mundo y su género, en la forma de narrar la historia: ¿Qué facto-
res hacen de un relato una historia y no una novela?

Los antiguos no fundaron una “escuela” histórica como podrían ha-
ber existido las escuelas filosóficas, pero sí podemos rastrear en las 
obras de Dionisio de Halicarnaso (Carta a Pompeyo Gémino, ca. 30-7 
a.C.) y de Luciano de Samósata (¿Cómo debe escribirse la historia?, 
ca. 166-168 d.C.) algunas reflexiones sobre los “buenos usos” de la 
historia. Para Luciano, la historia es la búsqueda de la verdad: “[…] 
el cometido y la finalidad de la historia es único, la utilidad, y esto 
sólo se deduce de la verdad”20. Es decir, ni los elogios ni el placer del 
historiador cuando escribe deben hacer que se olvide el encomio 
ético de su trabajo. Para Dionisio21, que reflexiona sobre la obra de 
Tucídides y Heródoto, podemos extraer diez reglas que son una 
suerte de “código de conducta” del historiador:

1.	Elegir un buen tema: “Lo primero y casi la tarea más necesaria 
de todas para los autores de cualquier historia es elegir un 
tema noble […]” (2).

2.	La utilidad para los destinatarios: que el tema sea “agradable 
para sus lectores” (2).

3.	La independencia de espíritu y la ausencia de parcialidad en 
el autor: se trata de “[…] la verosimilitud, [como] la primera 

20	 Luciano de Samósata, “¿Cómo debe escribirse la historia?” en Lucia-
no de Samósata, Obras, trad. Juan Zaragoza Botella, Vol. III (Gredos, 
1990), 379.

21	 Cf. Dionisio de Halicarnaso, “Carta a Pompeyo Gémino”, en Sobre la 
composicion literaria. Sobre Dinarco. Primera Carta a Ameo. Carta a 
Pompeyo Gémino, Segunda Carta a Ameo (Gredos, 2001), 221–46. Las 
citas subsecuentes son tomadas de esta edición por lo que solo co-
locaremos el numeral correspondiente.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

24

de las virtudes secundarias” (17). Es notorio que se trata de 
una virtud secundaria, porque interesa más el relato en sí 
que su facticidad. También se destaca aquí “[…] el estado 
de ánimo del propio historiador con el que se enfrenta a los 
acontecimientos sobre los que escribe” (15).

4.	Una buena construcción del relato y la “pureza” del idioma: 
“[…] saber dónde empezar y hasta dónde llegar” (8) y “[…] 
una lengua pura en el uso de las palabras y respetuosa con 
los rasgos esenciales del griego” (16).

5.	Una colección adecuada del material preparatorio: “[…] qué 
sucesos debe incluir en su narración y qué omitir” (11).

6.	Selección y variedad en el tratamiento de las informaciones: 
es decir, “[…] la disposición del material que trata. Comienza 
siempre por lo más pertinente y dispone para cada episodio 
el final más conveniente, divide bien la obra, la organiza y le 
otorga variedad” (2).

7.	Un correcto ordenamiento del relato: para lograr “[…] 
presentar y disponer cada cosa que quiere tratar en su lugar 
oportuno. ¿Cómo distribuye y ordena cada uno lo que va a 
decir?” (13).

8.	Vivacidad en la narración: designada por las virtudes de 
“claridad” (16) y “concisión” (17). También es considerada una 
virtud “[…] la imitación del carácter y las emociones” (18).

9.	Moderación en los detalles topográficos: lo que es 
denominado como “decoro” (20).

10.	 Una composición del discurso adecuada al orador y a 
la situación retórica en la historia narrada: muy unida a la 
vivacidad esta regla destaca la “expresión” (19).



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

25

Según Marguerat, Lucas las cumple todas a excepción de dos: no 
necesariamente escribe para que la historia sea adecuada para 
el público (regla 1) así como también llena de ejemplos morales 
(buenos o malos) como paradigmas (regla 3). Aunque no esté esta 
“imparcialidad” presente, no lo está tampoco en ninguna de las 
“historias” porque la imitatio era un ejercicio corriente en las es-
cuelas retóricas donde los estudiantes se entrenaban para hablar 
“a la manera de…”. Pero, estas “transgresiones” a los cánones greco-
rromanos tienen su razón de ser en la adhesión a la historiografía 
bíblica: relatar la cotidianidad de un grupo de discípulos sin edu-
cación no es un tema “atractivo” ni, mucho menos, interpretar esa 
historia desde su concepción creyente. Lucas escribe una historia 
“desde abajo” y la relata como teólogo que siente la acción de Dios 
en la pequeña historia de un pueblo olvidado. Se marca, entonces, 
una notable diferencia entre la historiografía griega y la judía: “La 
historia griega es esclarecedora, la historia judía es confesante”.22 Es 
decir, Lucas hace referencia a una recepción creyente de la historia 
que va a narrar porque pertenece a una comunidad, un “nosotros”, 
que celebra los acontecimientos como eventos salvíficos. Ese “no-
sotros” aparece en tres lugares clave de la misión de Pablo: al pasar 
a Europa a partir de la visión de un macedonio (Hch 16,9-10), como 
introducción de su regreso a Jerusalén (Hch 20,5-15), finalmente, 
en el viaje de la cautividad a Roma (Hch 27-28). No es de extrañarse 
que, sea como ficción literaria o recopilación de una costumbre, 
el “diario de viaje” sea el género literario acá empleado donde se 
implica al grupo de testigos que caminaron con Pablo. He ahí la 
necesidad de ubicar a nuestro autor en el contexto de la historio-
grafía judía que entiende la historia orientada por Dios hacia un 
horizonte y no de forma cíclica, como los griegos23.

22	 Marguerat, L’historien de Dieu, 41.
23	 Cf. Baslez, Écrire l’Histoire a l’Epoque du Nouveau Testament, 35 y 59.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

26

¿Qué legitimidad tiene, entonces, esta “historia teológica”? En un 
contexto positivista, que identifica verdad histórica con evidencia 
documental, debemos reconocer los límites que toda reconstruc-
ción tiene. Henri-Irenée Marrou24 ha subrayado que no hay historia 
exenta de la mediación que interpreta y le da un sentido a dicha his-
toria. No hay, entonces, “purezas” en la labor historiográfica porque 
la teoría siempre la precede y las reconstrucciones están marcadas 
por una subjetividad presente: “La verdad, en la labor histórica, se 
interesa por la interpretación que el historiador da a una realidad 
siempre susceptible, en sí misma, de una pluralidad de opciones 
interpretativas”.25 En palabras de Jan Assmann, se trata del paso de 
una memoria comunicacional a una “memoria cultural”, es decir, de 
una “nemohistoria” (historia de la memoria). La memoria religiosa 
no conserva el pasado solamente, sino que lo reconstruye, convier-
te la historia en mito, pero no de forma individual, sino colectiva26.

Esta labor es un proceso que va desde la recolección de datos 
hasta la fase de escritura que fue mediada por la reflexión de una 
comunidad. Es lo que P. Ricœur denomina “représentance” o “re-
presentancia” [sic]: (1) primeramente, partimos de la enumeración 
de pruebas documentales que recolectan hechos; (2) luego, en un 
segundo estadio de orden explicativo, buscamos motivos sociales, 
religiosos y políticos que permitan comprender las relaciones de 
causa-efecto en los hechos; (3) por último, llegamos al momento 
historiográfico propiamente dicho, donde se acude al “mito” de la 
simbolización para explicar los acontecimientos. Es decir, lo verídi-
co en la labor histórica es la conciencia de los datos, su claridad en 

24	 Cf. Henri-Irénée Marrou, De la connaissance historique (Seuil, 1975).
25	 Marguerat, L’historien de Dieu, 44.
26	 Cf. Jan Assmann, Religión y memoria cultural: diez estudios (Lilmod, 

2008), 17.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

27

la exposición y su influencia para el grupo lector (recepción). El li-
bro de los Hechos de los Apóstoles está, particularmente, marcado 
por esta labor de simbolización e imaginación pues se trata de un 
relato fundador de un grupo.

Lucas como historiador

A pesar de las críticas que provienen contra la historicidad de He-
chos, al ubicarlo en su medio vital, podemos comprender su labor 
ideológica de “repensar” la historia de los orígenes a la luz de la 
fe. A partir de una “investigación”, basada en la recolección de tes-
timonios oculares (Heródoto), a veces no muy valorada por otros 
historiadores, el autor de los Hechos reescribe un “todo orgánico” 
(Polibio)27. Mediante la syncrisis, una técnica retórica que dibuja un 
paralelo entre dos personajes y, de esta forma, muestra la continui-
dad de uno con otro, el libro de los Hechos enlaza la historia de Je-
sús con la comunidad primitiva representada por Pedro y Pablo. No 
se trata de un Pedro “paulinizado” o un Pablo “petrinizado” sino de 
la comunidad jesuánica que continúa su proyecto. En este mismo 
sentido debe interpretarse la vida social y económica presentada 
en la segunda parte de la obra lucana. El ideal que plasma a la co-
munidad de Jerusalén “todos los bienes en común” (Hch 2,42-47; 
4,32-35) es, ciertamente, una magnificación de Lucas porque ha-
bía modelos en el s. I de grupos que compartían su manutención 
(esenios y otros) pero no era una práctica generalizada, solamente 
un fin perseguido por muchas escuelas filosóficas. Lucas, sensible 
a la dimensión social de la fe, enseña a sus lectores lo que debe-

27	 Cf. Baslez, Écrire l’Histoire a l’Epoque du Nouveau Testament, 7s.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

28

ría suceder en la Iglesia: una solidaridad creada por el Espíritu que 
englobe tanto lo material como lo espiritual.

De esta forma, podemos asumir a Lucas como “historiador”, como el 
primero que puso en perspectiva histórica los orígenes del cristia-
nismo, leyendo con los cánones de la historiografía de su momen-
to, el surgimiento de la identidad cristiana. Dicho de otro modo, 
es el primero de los autores cristianos que interpretó y articuló las 
narraciones provenientes de distintas tradiciones construyendo 
con ellos un relato coherente de la iglesia naciente. A diferencia de 
los evangelios, que se basan más en el testimonio ocular, el libro 
de Hechos se enmarca en la tradición de la “gran historia” porque 
recopila piezas documentales (cf. Hch 15,23-29), de la misma forma 
que lo hicieron los historiadores judíos postexílicos. En la historio-
grafía antigua, el poseer un testimonio escrito refleja autenticidad. 
Como lo hemos dicho más arriba, culturalmente, el programa luca-
no articula el saber teológico con la erudición greco-romana: él se 
sitúa entre Jerusalén y Roma. Es más, la trama de su relato es más 
espacial que cronológica pues los relatos y discursos de Hechos 
están ordenados siguiendo una “trayectoria” de Jerusalén a Roma, 
pasando por el mundo griego. Hablamos de una “historia por acu-
mulación” que se concentra en los discursos paulinos finales28. Su 
enraizamiento en las escrituras judías hace de su reconstrucción 
una “historia confesante”, una “historia kerigmática”, una “teología 
de la providencia” porque narra acontecimientos viendo la mano 
providencial de Dios en ellos.

28	 Cf. Ibid., 14s y 45. El género literario “apología” que se encuentra en 
los discursos de Pablo, al igual que el de “memorias”, fue muy em-
pleado en el mundo antiguo como forma de autodefensa en un pro-
ceso legal (ficticio o real). La defensa de Sócrates reescrita por Platón 
abre la puerta para que el retórico Isócrates planteara los objetivos y 
el marco de las autobiografías en la antigüedad.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

29

De esta manera podemos descubrir que el tema fundamental del 
libro de Hechos no es la historia de la iglesia, jamás pensada como 
una institución, ni la acción del Espíritu Santo en ella, sino la di-
námica de la Palabra29 que guía el nacimiento del movimiento de 
Jesús, su expansión por el mundo grecorromano trascendiendo las 
fronteras y el exclusivismo de Israel. En otras palabras, su teología 
de la historia se funda en cómo explicar la universalidad de la sal-
vación y en la “etiología de una separación”: a partir de la ktiseis, 
el género literario de los relatos de fundación, Hechos explica ese 
camino que va de Jerusalén a Roma. Explicando las causas de la 
separación con el judaísmo sinagogal, a través de un héroe que 
retoma la radicalidad de los orígenes (Pablo) y tiene un oráculo (su 
visión de “conversión”), Lucas presenta el nuevo movimiento en 
viaje y dirección a un nuevo mundo (los “confines de la tierra”). No 
se trata de un rechazo del judaísmo per se, sino de una apertura 
con la finalidad de lograr la integración social del cristianismo en la 
sociedad romana. Es evidente que esta estrategia consiguió efec-
tos inculpadores sobre el judaísmo siglos después, pero la lectura 
que se ha hecho de esta “ruptura”, sin considerar el judaísmo de 
la diáspora y su variedad en el “Segundo Templo” ha pesado más 
en estas consecuencias que la intención primera de Lucas. Tampo-
co se trata de una asimilación del Imperio con todos sus valores 
porque la contraculturalidad de “Jesús Kyrios” vs. “César Kyrios” es 
evidente. Estamos hablando de la modificación de la historia de 
un judío galileo, originalmente sedicioso, para que logre asimilar-
se como inofensivo políticamente. Mucho del “Jesús histórico” se 
pierde en este acomodo, pero también mucho de su condición 
contra-imperial queda patente en la crítica contra algunos de los 
elementos imperiales.

29	 Cf. Daniel Marguerat, La première histoire du christianisme. Les Actes 
des Apôtres (Labor et Fides/Du Cerf, 1999), 59.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

30

Eusebio de Cesarea es el primer historiador de la iglesia, pero no el 
primer historiador del cristianismo, ese puesto se lo reservamos a 
Lucas: 

Eusebio defiende una ortodoxia teológica, estigmatiza 
las herejías y narra la historia de una institución. Lucas, al 
contrario, no está interesado en la dimensión institucional 
de la Iglesia: es el auge de la Palabra lo que le preocupa, 
una Palabra fecunda y creativa cuya progresión en 
la historia está asegurada por un Dios-Providencia.30

Relecturas de los Hechos 
de los Apóstoles

“Todo estudio crítico es una (re)lectura paciente de la obra de la 
que nacen preguntas y donde se formulan, bien cuestionamien-
tos de las posiciones adquiridas, bien respuestas -provisionales o 
seguras- a interrogantes dejados anteriormente en suspenso”.31 A 
partir de esta constatación hemos hecho un recorrido por las re-
cientes investigaciones concernientes al libro de los Hechos de los 
Apóstoles. No se trata solo de hacer una enumeración de datos en-
tresacados de la historia, sino de analizar cómo estos datos impac-
tan el presente.

30	 Marguerat, L’historien de Dieu, 51.
31	 Odile Flichy, “Cincuenta años de relectura de los Hechos de los Após-

toles”, en Relecturas de los Hechos de los Apóstoles, ed. Odile Flichy 
et al., Cuaderno Bíblico 128 (Verbo Divino, 2006), 4.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

31

Las primeras relecturas del libro de Hechos las encontramos en el s. 
I cuando Ireneo de Lyon asume el modelo “histórico” del libro para 
combatir las tendencias heterodoxas provenientes de Marción y el 
gnosticismo. Desde ese momento, la historia del surgimiento del 
cristianismo empleó como elemento autorizado la segunda parte 
de la obra de Lucas como criterio de unidad y claridad en los oríge-
nes. No obstante, como hemos anotado, con F. Ch. Baur se eviden-
ció la “tendencia” de Lucas al dibujar en su libro una “reconciliación” 
inicial entre los grupos judíos y helenistas seguidores de Jesús. La 
investigación contemporánea sigue, desde ese momento, pregun-
tándose por la fiabilidad histórica del libro de los Hechos. Las posi-
ciones de Ph. Vielhauer, M. Dibelius, E. Haenchen y H. Conzelmann 
agitaron las aguas en los años 50 hasta que la aplicación de las 
ciencias sociales dio nuevas vías de solución al debate.

El uso de la crítica narrativa y de las ciencias del lenguaje dieron 
un paso más en la investigación de los Hechos: Roberth Tannehi-
ll abrió el camino con The Narrative Unity of Luke-Acts (1986-1990) 
para ubicar la obra como texto retórico que convence con el dis-
curso en su contexto. La historia, ubicada como género en el mun-
do antiguo, explica narrando. Esto lo hemos visto con las obras 
de Henri-Irenée Marrou (1975) y Paul Ricoeur (1983) que nos han 
ayudado a entender la narración como “historia teológica”: no es 
en conformidad con los hechos brutos que debe juzgarse a Lucas, 
sino sobre su intención narrativa.

Es en este sentido que podemos comprender la lectura que de las 
escrituras judías hacían los primeros cristianos/as. La forma de leer 
el AT con la mirada puesta en el acontecimiento-Cristo marcó la 
exégesis de los primeros seguidores/as de Jesús pues los modelos 
de prefiguraciones, cumplimientos y alegorías invadieron sus es-



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

32

critos, tanto canónicos como extracanónicos32. En el caso del libro 
de los Hechos, la reconciliación obrada entre el naciente cristianis-
mo y sus raíces judías, posteriormente como plenitud de la pro-
mesa veterotestamentaria, se vislumbra claramente en sus largos 
discursos, pero en especial en dos: el primero de Pedro (2,14-30) y 
en el primero de Pablo (13,13-52). Ambas piezas retóricas hacen 
hablar a David, Joel, Moisés, Abrahán, Isaías y multiplicidad de pro-
fetas. Sus voces se cruzan con las del narrador y las de sus perso-
najes para dar testimonio de una historia universal orientada por 
la fe cristiana.33

A través de la reconstrucción de tradiciones escritas y orales, así 
como de propia autoría, Lucas ha diseñado una historia de recon-
ciliación en el plural surgimiento del cristianismo. En un contexto 
dividido por las tensiones propias de un grupo no estructurado, co-
mienzan a configurarse instituciones de autoridad (“los doce” para 
los hebreos y “los siete” para los helenistas) que buscan uniformar el 
carisma inicial. Hechos de los Apóstoles lo sabe y con un guion de-
terminado trata de desarrollar una historia lineal y esquematizada: 
de Jerusalén, a Samaría y Judea, hasta “los confines de la tierra” (1,8). 
Sus anotaciones a esta historia, los diálogos y discursos, las escenas 
y las citaciones a las escrituras hebreas tratan de probar que el cris-
tianismo no es una nueva supertitio, sino la plenitud del judaísmo. En 
este sentido, Hechos es una apología ad intra y ad extra: “[…] la de-
fensa frente a la división y tergiversación herética, y la defensa frente 

32	 Cf. Agustín del Agua Pérez, El método midrásico y la exégesis del Nue-
vo Testamento (Verbo Divino, 2019), 83–89.

33	 Cf. Philippe Léonard y Gérard Billon, “Pedro y Pablo, lectores de la 
Escritura según Lucas”, en Relecturas de los Hechos de los Apóstoles: 
Cuaderno Bíblico 128, ed. Odile Flichy et  al., Cuaderno Bíblico 128 
(Verbo Divino, 2006), 39.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

33

a la hostilidad del entorno social”.34 En este sentido es elocuente el 
discurso de Pablo como despedida de toda su misión en 20,18-35: 
estamos en presencia de una pieza programática y fundante del 
movimiento cristiano a los ojos de Lucas. La idealización del movi-
miento, su presentación como una religión respetable, venerable y 
razonable son muestra de la labor hermenéutica lucana.

Es así como podemos entender la lectura que de los Hechos hi-
cieron los Padres, en particular los apologetas. La obra magna de 
Ireneo de Lyon, el Adversus haereses35, pretende sistematizar los 
elementos centrales del misterio cristiano en el proceso compa-
rativo con el sistema gnóstico valentiniano. El autor no hace un 
comentario bíblico ni de forma ordenada a un texto en particular, 
pero utiliza los Hechos como obra de referencia para exponer la 
“unicidad” de la iglesia desde sus orígenes.

La lógica subyacente está en considerar la herejía como una desvia-
ción de la clarísima doctrina expuesta desde siempre por una comu-
nidad uniforme [sic]. Se trata de un principio filosófico conocido en 
las escuelas helenísticas: “[…] formamos parte de la línea válida de 
líderes y los textos fundamentales corroboran nuestras ideas”.36 Ade-
más de este principio, un elemento teológico es central: la historia de 
la salvación es continua y esto se opone a la ruptura naturaleza-gra-
cia que proponían tanto Marción como Valentín. En el libro de los 
Hechos esta continuidad es clarísima porque la idea bíblica asumida 
por los LXX de una historia que avanza es también replicada por Lu-
cas. De esta forma, la comunidad de Jerusalén es el único centro del 

34	 Vidal, Hechos de los Apóstoles y orígenes cristianos, 71.
35	 Cf. Irénée de Lyon, Contre les hérésies : Dénonciation et réfutation de la 

gnose au nom menteur (Le Cerf, 1985).
36	 Richard Pervo, Pablo después de Pablo (Sígueme, 2012), 352.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

34

cristianismo de los orígenes desde donde todo comenzará a expan-
dirse. Los doce apóstoles son los únicos testigos de la tradición ver-
dadera y, de esta forma, el único centro de la misión está en la ciudad 
santa. Los sumarios de 2,42-47; 4,32-35 y 5,12-16 son imágenes idea-
les de la unidad y la comunión uniforme existente en la narración 
lucana. Personajes como Safira y Ananías, Simón el mago y otros son 
prototipos de la diferencia y su final excluido de la comunidad serán 
tomados como paradigmas de la división posterior.

En la obra de Ireneo, quien considera a Lucas autor del evange-
lio y los Hechos, además de “compañero inseparable” de Pablo, se 
presenta a Simón el mago (Hch 8,5-24) como el origen de la “falsa 
gnosis”. Para el padre de Lyon, el mago es un antepasado directo 
de Valentín y la recopilación del relato de Hch 8 es narrado con es-
pecial énfasis en el final (8,20-21.23) donde Pedro le condena: “Se 
trata, en efecto, de Simón de Samaría, de ese mago que Lucas, dis-
cípulo y compañero de los apóstoles habla [viene la cita de Hch…] 
Simón de Samaría, de quien derivan todas las herejías, edificó su 
secta sobre el sistema acá expuesto” (I, 23.1-2).37 También se hace 
una citación de Hch 6,1-6 para explicar el origen de los nicolaítas 
(referenciados en Ap 2,6.15), donde Nicolás, uno de los siete pri-
meros diáconos es el inicio del cisma: “Los Nicolaítas tuvieron por 
maestro a Nicolás, uno de los siete primeros diáconos que fueron 
instituidos por los apóstoles” (I, 26.3).38 Los dos relatos son testi-
monios ejemplares que prueban su tesis: “[…] las herejías del s. II 
tienen su origen en las primeras crisis eclesiales, atestiguadas en 
los escritos del Nuevo Testamento”.39

37	 Ireneo de Lyon, Contre les hérésies, 106s.
38	 Ibid., 117.
39	 Yves-Marie Blanchard, “Ireneo de Lyon, lector de los Hechos de los 

Apóstoles”, en Relecturas de los Hechos de los Apóstoles: Cuaderno Bí-



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

35

Además de “probar” el origen de la herejía dos personajes de He-
chos, Ireneo también fundamenta el inicio de la fe apostólica con 
los discursos de personajes autorizados: Pedro, Felipe, Pablo y Es-
teban. Al unir los testimonios de personajes que provienen de Je-
rusalén y se dirigen al mundo gentil, Ireneo manifiesta la perfecta 
convergencia entre judíos y paganos en la iglesia. Dicho de otro 
modo, estos textos y discursos en el libro de Hechos exponen dos 
notas esenciales de la eclesiología antigua: apostolicidad y catoli-
cidad. Son los apóstoles, entonces, los pilares de la ortodoxia pues 
su historia pública y rastreable se opone a las revelaciones privadas 
y elitistas de los gnósticos. Es evidente, a pesar de estos trazos pa-
ralelos, que el autor del Adversus haereses responde circunstancias 
un tanto distintas que el de Hechos. Lucas se ubica en el mundo de 
la “proto-ortodoxia” mientras que Ireneo ya pertenece al desarrollo 
de la doctrina “ortodoxa” que no está mínimamente desarrollada, 
pero ya es insipiente. Así como para Lucas, también para Ireneo la 
unidad y la paz eclesial fueron las metas de su episcopado.

Si evaluamos todo esto, podemos darnos cuenta que la intención de 
Lucas con escribir Hechos llegó mucho más allá de lo que pudo ima-
ginar en el temprano cristianismo. Incluso, hasta el día de hoy, cuan-
do el libro de Hechos es leído desde perspectivas literalistas, puede 
servir para anular la diversidad del cristianismo y fustigar las perspec-
tivas encontradas ad intra de las iglesias. No obstante, a pesar de esto, 
Ireneo fue mucho más allá al estar inmerso en una polémica insti-
tucional que Lucas no contempló. “La unidad es la meta de Lucas”40, 
ciertamente, por eso su narración inicia en Jerusalén y se extiende de 
manera lineal por el imperio. No existen problemas internos en las 

blico 128, ed. Odile Flichy et al., Cuaderno Bíblico 128 (Verbo Divino, 
2006), 52.

40	 Pervo, Pablo después de Pablo, 248.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

36

comunidades, más que las amenazas externas de legitimidad. Esto 
podría explicar por qué el Pablo de Lucas no escribe cartas, ya que es-
tas habían nacidos de conflictos que, en la trama lucana, no existen. 
Siendo esto más story que history propiamente, las diferencias no son 
del todo negadas. Salen a la luz en relato a pesar de ser matizadas.

La unidad por la que Lucas aboga en medio de distintas tenden-
cias no logra ocultarlas. Al contrario, las saca a flote. Las diferencias 
siguen estando allí en la narración y, creemos, esto no demerita en 
nada su ideal de unidad. Si ya el mismo Ireneo se había negado a 
fusionar en un único evangelio todas las narraciones referentes a 
la vita Iesu, tal como quiso hacerlo Taciano, es porque la identidad 
propia del “evangelio tetramorfo” era ya patente en el s. II. El único 
“Evangelio” fue concretado en cuatro “evangelios” porque ellos eran 
muestra de la auténtica catolicidad: la unidad en la diversidad. El 
reconocimiento de los cuatro evangelios estaba fundamentado en 
diversas comunidades, no ajenas a conflictos y a posiciones encon-
tradas, pero que estaban vinculadas por la fe en un único Señor. Tal 
vez esto pueda darnos luces de cómo el autor de los Hechos quería 
reflejar la experiencia de una comunidad plural en Asia Menor que 
propugnaba por la unidad sin que esta significara uniformidad.

La unidad eclesial en Hechos

Al rastrear las distintas tradiciones presentes en los Hechos de los 
Apóstoles hemos podido constatar que la imagen proyectada en el 
libro refleja un ideal, ciertamente, pero también una construcción 
que se va dando poco a poco. Los primeros/as seguidores de Jesús no 
solo se ubicaban en Jerusalén, sino también en Samaría y Galilea. Los 
primeros/as seguidores de Jesús no estaban de acuerdo en todo, no 



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

37

existía una doctrina “ortodoxa” inicial, sino que la experiencia vivida 
del Evangelio testimoniaba por ellos/as. Solo cuando las tendencias 
divergentes en el cristianismo se cerraban sobre sí mismas y no entra-
ban en ese espacio de diálogo ampliado es cuando se crearon los cis-
mas y las “herejías”, que tenían que ver con praxis fundamentalmente.

El libro de Hechos testimonia uno de los primeros intentos literarios 
por amalgamar las distintas tendencias en el naciente cristianismo. 
Pero no olvidemos que ese cristianismo fue siempre “cristianismos” y 
el Nuevo Testamento es el mayor reflejo de ello. La diversidad de cris-
tologías, eclesiologías y formas literarias en los 27 escritos neotesta-
mentarios es la mayor evidencia de cómo coexistieron judeo-cristia-
nismos, heleno-cristianismos y apocalipticismos, cada uno de ellos 
con sus propios mecanismos de apertura y cierre41. Dos cosas que 
podrían parecer contradictorias quedan plasmadas en estos libros 
y también se hacen presentes en la narración de Hechos: unidad 
como ideal, diversidad como punto de partida. Si el cristianismo es 
ya, de por sí, la expresión de una paradoja porque lo divino se hace 
humano en Jesús para que se dé el movimiento inverso entre noso-
tros/as, también lo es en su eclesiología de comunión: 

La solidaridad que el cristianismo establece entre unidad y 
diversidad es una paradoja: la existencia de tensiones solubles 
entre tendencias centrífugas y fuerzas centrípetas es más 
bien la regla en los grupos sociales y políticos […] unidad y 
diversidad no se oponen, sino que constituyen las dimensiones 
complementarias y solidarias de un universalismo pluralista.42

41	 Cf. James Dunn, Unity and Diversity in the New Testament (The West-
minster Press, 1977), 235.

42	 François Vouga, Una teología del Nuevo Testamento (Verbo Divino, 
2002), 471.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

38

¿Será que hoy podemos mantener esa paradoja? El ADN del cris-
tianismo tiene muchas particularidades: la contraculturalidad, la 
marginalidad y la unidad en la diversidad. Si el mismo Nuevo Tes-
tamento manifiesta estas en mayor o menor medida, las iglesias 
hoy no deberían hacerse sordas olvidando con negligencia que la 
diversidad nos fortalece y nos desafía: 

[…] aún hay cristianos que niegan la existencia de diversidad 
en el Nuevo Testamento: algunos lo hacen desde una 
rígida teoría de la inspiración divina, que no cuenta con lo 
humano en los escritos [… Otros] proyectan al siglo primero 
una situación ideal: el mismo Jesús planifica la iglesia y 
existe una perfecta coincidencia entre los apóstoles en la 
manera de llevar a cabo las directrices del maestro […] creo 
evidente que no puede sostenerse ninguna de estas dos 
objeciones ultraconservadoras en la diversidad del Nuevo 
Testamento. Iría aún más lejos: religiosamente hablando, 
ninguna de las dos es una solución buena; ambas han hecho 
mucho daño a la evolución de un cristianismo maduro, 
capaza de reconocer y valorar los diferentes matices.43

Sí, nos fortalece y nos desafía, en palabras de Brown. Nos fortalece 
porque nos hace comprender que Jesús no dejó un proyecto aca-

43	 Brown, Las iglesias que los Apostoles nos dejaron, 198.

diversidad

unidad



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

39

bado, sino que implicó a sus seguidores para continuar dicho pro-
yecto en la historia concreta. Nos desafía porque nos invita a leer 
la Biblia para descubrir lo que no hemos escuchado en las voces 
de otros/as a quienes negamos. Nada de esto implica una perfecta 
dispersión, sino una amalgama de diferencias donde la koinonía es 
la base de todo encuentro, la caridad la fórmula para todo diálo-
go, la sinodalidad el camino conjunto que recorremos y en el cual 
aprendemos a discernir la voz de quien ha inspirado todo el Nuevo 
Testamento. 

El “Dios universal” 
en Hechos44

El exégeta François Bovon, quien dedicó décadas de su vida como 
investigador a la obra de Lucas, hace referencia a la tensión par-
ticularidad-universalidad en Lc-Hch poniéndonos de frente a una 
aparente paradoja: 

El evangelio de Lucas y el libro de los Hechos son los textos 
del Nuevo Testamento que, curiosamente, son los más 
abiertos acerca del universalismo y los más favorables a 
Israel. Su autor describe con la misma sensibilidad las raíces 
judías de la Iglesia y la expansión geográfica del Evangelio.45

44	 Seguimos, fundamentalmente, el artículo de Daniel Marguerat y 
Emmanuelle Steffek, “La naissance du Dieu universel”, en L’historien 
de Dieu. Luc et les Actes des apôtres, ed. Daniel Marguerat (Labor et 
Fides/Bayard, 2018), 145–65.

45	 François Bovon, Luc le théologien, 3a ed. (Labor et Fides, 2006), 452.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

40

¿Cómo entender esta aparente contradicción? ¿De qué forma la 
narrativa de Lucas integra ambas dimensiones?

Si hemos considerado ya que el autor del tercer evangelio entien-
de la historia como un conjunto de etapas sucesivas, es decir, con 
una comprensión lineal del tiempo al estilo del modelo semita y 
no de forma circular, la etapa del evangelio es “el centro del tiem-
po” porque es el momento de la revelación de Dios en Jesús y aun 
allí no se ha dado el salto hacia un universalismo salvífico. En el 
evangelio, salvo algunas excepciones, la salvación está reservada 
para Israel porque el anuncio del Reino de Dios estaba, inicialmen-
te, destinado al pueblo judío: “[…] Lucas se caracteriza entre otros 
rasgos por excluir casi completamente durante su vida pública la 
misión de Jesús entre los no-judíos”46. No obstante, a modo de in-
clusión, la frase “salvación de Dios” aparece en Lc 3,6 (en una cita 
del profeta Isaías: “toda carne” verá la salvación) y en Hch 28,28 (las 
últimas palabras de Pablo a los judíos de Roma para dejar claro que 
la salvación de Dios ha sido ofrecida a los gentiles). Es decir, como 
marco narrativo, el tema de la universalidad de la salvación está 
presente en toda la obra lucana. 

Ya en el mismo evangelio es notorio el texto de Lc 10,1-20 donde 
Jesús envía en misión a 72 “otros discípulos”. En la tradición vetero-
testamentaria, el número 72 (o 70) evoca a la totalidad de la raza 
humana. Haciendo referencia al relato de Gn 10 (lista de 70 nacio-
nes en la BH y 72 en los LXX), el envío de los 72 discípulos revista 
la dimensión de universalidad presente en el Génesis. Además de 
estas “prefiguraciones” del camino hacia la apertura, es notorio el 

46	 Luis Sánchez Navarro, Una Luz para las naciones. La vocación univer-
sal del Evangelio, Studia Biblica Matritensia 3 (Universidad San Dá-
maso, 2014), 76.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

41

símbolo de los samaritanos en Lc: el rechazo de los samaritanos en 
9,51-56 podría hacernos pensar en la hostilidad hacia ellos, pero 
la famosa parábola de 10,29-37 nos confirma la inversión de esta 
idea. No se trata acá de desbordar o sobrepasar las fronteras de 
Israel, sino de integrar en el pueblo a aquellos rechazados/as por 
parte de las leyes de pureza ritual. Lucas permite entrever una sal-
vación abierta a todos/as, no obstante, no ha llegado el tiempo. 
Será después de la resurrección que esto se explicite.

Precisamente por ello, ya en el “tiempo” de los Hechos, el objetivo 
principal del libro es hacer comprender cómo la universalidad de 
la salvación se hace presente en la historia a través de la misión de 
los testigos de Jesús. Tal como lo hemos formulado más arriba, el 
autor de los Hechos es un historiador: describe cómo, por etapas 
sucesivas, la Palabra ha tomado su dimensión universal. La univer-
salidad de la salvación es la plenitud de un recorrido que el relato 
desarrolla de forma narrativa. Pero el autor de los Hechos también 
es un teólogo que hace evidente el fundamento teológico de esta 
universalidad relacionándolo con la cristología.

La idea de un Dios universal se inscribe en el recorrido geográfi-
co de Jerusalén a Roma. El programa geográfico del libro de los 
Hechos es, a su vez, un programa teológico: desde Jerusalén, el 
anuncio de la salvación se dirige hacia Samaria, luego se desplaza 
con los helenistas hacia Antioquía hasta Roma y los “confines de la 
tierra” (ἐσχάτου τῆς γῆς). Esta universalidad es el objetivo. El inicio 
de este camino, su detonante, es Pentecostés (2,1-13): no se trata 
de crear una antítesis de Babel (Gn 11), como ha sido interpretado, 
porque la diversidad de lenguas no es remplazada por una lengua 
única. El milagro de Pentecostés consiste, muy por el contrario, en 
que el Evangelio puede ser comprendido en la diversidad de idio-
mas del mundo: “La universalidad que se anuncia aquí no impone 



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

42

una uniformidad, sino que abre una relación común con el Evan-
gelio en una irreductible diversidad de culturas”47. En este sentido, 
la Iglesia es comprendida como una comunidad plural, diversa, 
universal48. Lo interesante es ver que, en el texto de Hch 2,9-11, se 
mencionan cuatro pueblos, cuatro provincias romanas y cuatro re-
giones. Se trata de un microcosmos en la diáspora, pero a lo inter-
no del judaísmo, porque como teólogo Lucas sabe que el primer 
destinatario de la salvación es Israel:

[…] por una parte, la identidad cristiana no se concibe fuera 
de su enraizamiento en Israel; de otra parte, el cristianismo 
no es una transformación del judaísmo, una especie de 
desviación secundaria, sino el lugar en el que se realiza la 
antigua esperanza del judaísmo. La cristiandad reclama para 
sí la herencia de Israel, no para apropiársela y usarla solo para 
sí, sino porque considera que representa su cumplimiento.49

La apertura simbólica ocurre en dos tradiciones: con Felipe en Sa-
maría (8,4-25) y, oficialmente, con Pedro bautizando a Cornelio, el 
oficial romano de Cesarea Marítima (10). En ambos textos, la barre-
ra milenaria entre lo puro y lo impuro, construida por Israel como 
una función identitaria para mantener la santidad del pueblo, cae 
finalmente. Todo ser humano encuentra la acogida de Dios inde-
pendientemente de su estatus religioso, su pureza o impureza, su 
etnia, su historia o su sexo. El texto griego pone en boca de Pedro, 
en su famoso discurso, una frase portentosa: ep’ alētheías katalam-

47	 Marguerat y Steffek, “La naissance du Dieu universel”, 151.
48	 Cf. Sánchez Navarro, Una Luz para las naciones, 81.
49	 Daniel Marguerat, “La primera historia del cristianismo”, en ¿Quién 

fundo el cristianismo?, ed. Daniel Marguerat y Éric Junod (San Pablo, 
2016), 32.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

43

bánomai hóti ouk éstin prosōpolḗmptēs ho theós (“En verdad com-
prendo que Dios no mira a la cara”). Esa frase es traducida por la 
Biblia de Jerusalén “Dios no hace acepción de personas” y comuni-
ca muy bien la idea de que Dios no es parcial, no toma en cuenta 
la condición de la persona: “Estas palabras del primero entre los 
Doce, que entroncan con el universalismo implícito en el discurso 
de Pentecostés y lo amplían, sintetizan la enseñanza del episodio 
de Cornelio, y de todo el libro, acerca de este tema. El Señor no 
otorga su gracia en virtud de condicionamientos étnicos o rituales, 
sino en virtud de la piedad y las obras de justicia”.50 Quien llevará 
a cabo esta imparcialidad del Dios de la piedad y la justicia en su 
misión será Pablo.

La misión a los gentiles dirigida por Pablo y Bernabé les causa pro-
blemas frente a los judíos de Damasco quienes se llenan de “envi-
dia” o zḗlos (13,45). La predicación en Antioquía se convierte en un 
esquema que se repetirá: Pablo comienza la evangelización en una 
sinagoga, esto detona una fuerte oposición entre los judíos, pero 
con los temerosos de Dios y los paganos es exitosa, finalmente se 
da su huida (violenta o no) fuera de la ciudad. Lo que Pablo men-
ciona en Rm 1,16 que el Evangelio “[…] es fuerza de Dios para la 
salvación de todo el que cree: del judío en primer lugar, pero tam-
bién del griego” se pone en escena en Hechos. El inicio repetido de 
Pablo en las sinagogas concretiza narrativamente la prioridad que 
el apóstol le reconoce a Israel. Pero el Dios de todos/as y de cada 
uno/a se anuncia mediante una predicación dirigida a todos/as y 
cada uno/a.

El autor de Hechos narra el proceso histórico de cómo el cristia-
nismo ha nacido a la universalidad: “[…] el cristianismo llega a su 

50	 Sánchez Navarro, Una Luz para las naciones, 84s.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

44

identidad desde que se abre a la universalidad, estableciendo su 
diferencia frente a la Sinagoga”51. No obstante, encuentra sus razo-
nes en la vocación del mismo pueblo de Israel. La salvación de la 
humanidad para por el pueblo elegido y, contrario a lo que se nos 
ha hecho creer o, inclusive algunos sectores del judaísmo antiguo 
lo creyeron, la promesa de la universalidad responde a la vocación 
originaria del pueblo. Pablo y Bernabé, frente a los judíos de Antio-
quía, citan directamente a Isaías frente al rechazo de la sinagoga: 
“Así nos lo ordenó el Señor: ‘Te he puesto como la luz de los gen-
tiles, para que tu seas la salvación hasta el fin de la tierra’ [Is 49,6]” 
(13,47). No obstante, estas relecturas escriturísticas no fueron el 
fundamento de la misión cristiana. Fueron una legitimación y una 
forma de defensa frente al grupo de origen, pero no el punto de 
partida.

Según Marguerat y Steffek, debemos buscar ese fundamento en la 
cristología y, concretamente, en la proclamación de la resurrección. 
Es el resucitado quien llama directamente a Pablo para su misión 
particular entre los gentiles (9,15) y su actividad jalona la historia. 
La forma en que Lucas narra los encuentros con el resucitado y su 
presencia en la comunidad fundamentan que la universalidad es 
fruto de la Pascua: 

[…] ser testigo que Jesús ha sido levantado de entre 
los muertos (como lo son los apóstoles) es anunciar 
que él es el Juez escatológico de la humanidad entera 
y que, de ahora en adelante, el perdón de los pecados 
es dirigido a todo aquél que -judío o no- crea en él.52 

51	 Marguerat, “La primera historia del cristianismo”, 37.
52	 Marguerat y Steffek, “La naissance du Dieu universel”, 161.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

45

Esta idea es clara en 10,39-43 y podemos concluir de allí que Pascua 
es, para la comunidad de los bautizados, el nacimiento de la teo-
logía del Dios universal que responde a la fe de quienes le buscan.

Aunque el vocabulario que emplea Lucas no es enteramente paulino, 
las ideas sí lo son: la justificación del pecador, imposible según la Ley, 
es otorgada gratuitamente por medio de la fe. Desde el “hecho Cristo”, 
la Torá no es más que una mediación de la salvación. Se trata de una 
continuidad histórico-salvífica entre el judaísmo y el cristianismo: “An-
tigüedad y apertura a la universalidad: estos dos trazos moldean, a los 
ojos de Lucas, la identidad del cristianismo y le aseguran su futuro”.53

¿Judaísmo y cristianismo 
en tensión?

La representación que ha llegado a nosotros a partir de las fuentes 
cristianas e, inclusive, por los datos de la historiografía romana, nos 
han dibujado un judaísmo antiguo unificado, institucionalizado en 
todas sus formas y con un nivel moral degradado en sus perso-
najes representados por el ritualismo, el obsesivo cumplimiento y 
el tradicionalismo. No obstante, leyendo con atención los mismos 
escritos neotestamentarios, las fuentes greco-romanas y judeo-ro-
manas, así como también los escritos provenientes de Qumrán, 
podemos concluir que es imposible hablar de “judaísmo antiguo”. 
Lo correcto sería hablar de “judaísmos”54.

53	 Ibid., 165.
54	 Daniel Marguerat, “Le judaïsme synagogal dans les Actes”, en L’histo-

rien de Dieu. Luc et les Actes des apôtres, ed. Daniel Marguerat (Labor 
et Fides/Bayard, 2018), 261–85.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

46

Concretamente, en el libro de los Hechos, nos encontramos con 
la caracterización de tres tipos de judaísmos: 1) el judaísmo pa-
lestinense (vinculado al templo de Jerusalén); 2) un judaísmo sin-
cretista y mágico (con figuras carismáticas como Simón el mago 
en Hch 8,5; Elimás el mago en Hch 13,6 y los siete exorcistas en 
19,13); 3) el judaísmo sinagogal de la diáspora, de Asia menor y 
Grecia. Es a este tercer tipo de judaísmo que el autor le llama “los 
judíos” (οἱ ἱουδαῖοι). No solo podemos basarnos, históricamente, 
en los comentarios de Flavio Josefo sobre el judaísmo de la diás-
pora, sino que también el libro de los Hechos es una fuente curiosa 
para hablarnos de ese judaísmo helenístico. Evidentemente, en la 
narración, son presentados de una forma particular que sirven a la 
finalidad de Lucas: 

	- En primer lugar, los judíos son, al mismo tiempo, los primeros 
destinatarios de la predicación apostólica y los primeros 
opositores de esta predicación. Lucas pone en la narración 
la idea paulina de Rm 1,16: “los judíos primero, después los 
griegos” porque la secuencia Israel-Naciones es reseñada en 
el relato.

	- En segundo lugar, los judíos no constituyen una magnitud 
autónoma e importante en el relato lucano. El autor no se 
interesa en ellos por sí mismos, sino en cuanto colaboran 
en la expansión del cristianismo. La intriga de los Hechos 
desarrolla una teología de la historia en relación con la 
difusión de la Palabra, el Logos del evangelio (Hch 2,41; 6,7; 
11,1), y no una teología del Pueblo de Dios.

	- En tercer lugar, sobre el origen de la información por parte 
de Lucas, se muestra que conoce los ritos del judaísmo 
sinagogal, pero no es tan claro en el conocimiento de la 
geografía de Palestina ni de los ritos del templo. Sin embargo, 
el conocimiento que tiene de los LXX es sinigual en el NT: 



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

47

cantidad de citas por todas partes, pero, sobre todo, el uso 
que hace de la traducción griega es una particularidad de su 
estilo emulándola.

Es notorio que Lucas hace gala tanto de una cultura griega refi-
nada como de un conocimiento profundo de la tradición y de las 
costumbres judías. Esta doble cultura testimonia que, posiblemen-
te, el autor proviene del judaísmo helenístico o de los temerosos 
de Dios. Esto explica la importancia que le da a este movimiento 
de personas en su obra y también la razón por la cual comienza 
a diferenciarse del judaísmo para el período bélico de las revuel-
tas judías considerándose heredero de la antigua religión de Israel 
como también una “tercera raza” distinta de judíos y “paganos”55. 
Poner los pies en la tierra de Israel desde la diáspora, un pie en Je-
rusalén y otro en Roma, eso es lo que encontramos en estos cinco 
textos-lugares importantes:

	- Jerusalén (2,9-11): En este texto, la primera información que 
recibe el lector del libro acerca del judaísmo sinagogal es su 
condición universal. Se trata de un judaísmo diseminado en 
toda la oikouméne. El acontecimiento de Pentecostes, mito 
fundador del cristianismo, tiene en sí dos características: 
el desarrollo a lo interno de un judaísmo ya mundializado 
(los judíos de la diáspora ya reflejaban dicha conciencia de 
universalidad) y el reconocimiento simbólico del centro de la 
Ciudad Santa desde donde se expande la presencia de Dios.

	- Antioquía de Siria (11,19-26): Josefo la consideraba la 
tercera ciudad más importante del imperio. Los discípulos de 
Jesús helenistas se ubicaron acá huyendo de Jerusalén. Las 
escuelas filosóficas y retóricas de Antioquía, su biblioteca, 
su rica arquitectura hacían de ella un lugar prominente. La 

55	 Fernando Bermejo Rubio, Los judíos en la antigüedad (Síntesis, 2020), 224.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

48

población judía pre-cristiana era importante: tenía muchas 
sinagogas y gozaba de un estatus civil de politeia, así como 
Macedonia y Grecia. Una ciudad tan cosmopolita favorecía 
el contacto entre judíos y griegos, por ende, es muy 
plausible que la evangelización sistemática de los no judíos 
iniciara en Antioquía en el seno del judaísmo diaspórico 
helenizado, en contacto con la cultura griega. Así pues, el 
cristianismo se benefició del atractivo judío en medio de una 
población no judía y lo utilizó en su provecho: “Es, entonces, 
la transgresión de la frontera étnico-religiosa constitutiva 
del judaísmo la que condujo a observadores externos a 
identificar la particularidad de esta comunidad asociándola 
con el nombre del Mesías Jesús”56. Así pues, en Antioquía 
inició el apodo “cristiano”, asumido luego por los romanos, 
para distinguir al nuevo grupo judío en crecimiento.

	- Antioquía de Pisidia (13,13-51): En el primer viaje 
misionero de Pablo y Bernabé se reproduce otra imagen 
del judaísmo sinagogal en Hechos: se trata del plan 
programático del apóstol donde los judíos locales y su 
sinagoga son el objetivo prioritario. Según fuentes judías 
antiguas, después de recitar el Shemá (Dt 6,4-9) y hacer las 
oraciones de bendición, el líder de la sinagoga designaba un 
lector para la Torá, luego un lector para el texto profético. 
La predicación giraba en torno a la Torá y la realizaba un 
miembro de la sinagoga, en este caso, el relato de 13,15 dice 
que fue Pablo el designado. Lo que inicialmente fue bien 
recibido se torna en conflicto: los judíos antiquenos pasan 
de la receptividad a la hostilidad. Esto es programático para 
el narrador: el divorcio entre la sinagoga y las comunidades 
cristianas no va a amainar durante la misión de Pablo. El 
mensaje paulino, que rompe con la exclusividad de la Alianza 
y pone en evidencia el papel de la Torá para un pueblo, pero 
no para todos, es denunciado como una herejía. La defensa 

56	 Marguerat, “Le judaïsme synagogal dans les Actes”, 273.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

49

de Pablo, como hemos mencionado más arriba, es acudir a 
las escrituras postexílicas de Israel donde se muestra que la 
creencia en un único Dios, de todos y de cada uno, está ya en 
el corazón mismo del destino israelita.

	- Filipos de Macedonia (16,11-40): En esta colonia romana 
se da el encuentro con Lidia y se nos narra cómo, el día 
sábado, las celebraciones sinagogales se daban próximas 
a ríos o corrientes de agua (16,13). Lucas habla de “lugares 
de culto” (προσευχὴν) y esto podría indicar un edificio, 
pero también una reunión para orar. Pablo y Silas reúnen 
un grupo de mujeres para hacer oración [¡!]. La regla del 
miniam exige la presencia de diez hombres para que la 
oración pueda realizarse. No sabemos si acá se nos habla 
de una composición mayoritariamente femenina o se 
supone la presencia de otros hombres. La figura de Lidia 
es interesante porque su nombre revela su proveniencia 
como inmigrante asiática, su profesión como comerciante 
libre y como mujer sola. Ella es la primera bautizada en 
Europa y funda en su casa una iglesia doméstica (16,40) 
que instaura un modelo comunitario que será clave para la 
expansión del cristianismo. También en Macedonia, Pablo 
y Silas son encarcelados después de realizar un exorcismo. 
“Siendo judíos […]” dice 16,20 introduce un tema común de 
antisemitismo o, mejor aún, antijudaísmo también presente 
en el imperio. Jurídicamente, si el judaísmo era reconocido 
como religio licita, el proselitismo no era bien visto, más bien 
era poco tolerado. Denunciar a aquellos que contravienen las 
costumbres ancestrales (mos maiorum) era algo esperable. 
Es obvio que en este momento de la historia, judaísmo y 
cristianismo no son distinguibles para el mundo romano.

	- Roma (28,16-31): La capital del imperio es la última estación 
de Pablo, donde llega prisionero, viviendo su “Pasión” al 
modo de Jesús. El judaísmo en Roma estaba profundamente 



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

50

extendido con múltiples sinagogas y, en el relato, el autor 
nos coloca a Pablo como aceptado por unos y rechazado 
por otros. El final del libro de Hechos, a diferencia de lo que 
podríamos creer, nos presenta a Pablo como pastor ejemplar 
que acoge en su movimiento a “todos”. Se trata de un 
auditorio universal. La misión y el anuncio del cumplimiento 
de las promesas para Israel no es revocada, sigue poseyendo 
la prioridad en la historia salvífica, pero su exclusivismo sí 
que es revocado en orden a la Salvación.

Para el autor de Hechos, el judaísmo sinagogal es importante por-
que es el primer auditorio del Evangelio. La imagen del judaísmo 
de la diáspora que emerge del libro de los Hechos es el de un ju-
daísmo abierto a la cultura griega. La ruptura entre la sinagoga y la 
ekklesía se da en razón de las tensiones internas suscitadas, no por 
el deseo explícito de nadie. Siempre se ve, en toda la obra de Lucas, 
que el entorno romano comprende judaísmo sinagogal y judaísmo 
mesiánico como eso: dos variantes del judaísmo donde la ruptura 
no había aún arribado. Desgraciadamente, esta ruptura llegó hacia 
el s. III o IV con tonos hostiles y hasta violentos que luego, por gran 
parte de la teología cristiana, fomentaron una historia lacrimosa57 
de un judaísmo vilipendiado durante muchos siglos.

57	 Cf. Bermejo Rubio, Los judíos en la antigüedad, 238s.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

51

Bibliografía citada

Agua Pérez, Agustín del. El método midrásico y la exégesis del Nuevo 
Testamento. Verbo Divino, 2019.

Assmann, Jan. Religión y memoria cultural: diez estudios. Lilmod, 2008.

Baslez, Marie Françoise. Écrire l’Histoire a l’Epoque du Nouveau 
Testament. Cahiers Supplément Évangile 142. Du Cerf, 2007.

Bermejo Rubio, Fernando. Los judíos en la antigüedad. Síntesis, 2020.

Blanchard, Yves-Marie. “Ireneo de Lyon, lector de los Hechos de los 
Apóstoles”. En Relecturas de los Hechos de los Apóstoles: Cuader-
no Bíblico 128, editado por Odile Flichy, Michel Berder, Philippe 
Léonard, Gérard Billon, Claude Tassin, y Yves-Marie Blanchard. 
Cuaderno Bíblico 128. Verbo Divino, 2006.

Bovon, François. Luc le théologien. 3a ed. Labor et Fides, 2006.

Brown, Raymond Edward. Las iglesias que los Apostoles nos deja-
ron. Colección Cristianismo y Sociedad 13. Desclee de Brouwer, 
1998.

Dunn, James. Unity and Diversity in the New Testament. The West-
minster Press, 1977.

Flichy, Odile. “Cincuenta años de relectura de los Hechos de los 
Apóstoles”. En Relecturas de los Hechos de los Apóstoles, editado 
por Odile Flichy, Michel Berder, Philippe Léonard, Gérard Billon, 
Claude Tassin, y Yves-Marie Blanchard. Cuaderno Bíblico 128. 
Verbo Divino, 2006.

González Echegaray, Joaquín. Los hechos de los apóstoles y el mun-
do romano. Verbo Divino, 2002.

Halicarnaso, Dionisio de. “Carta a Pompeyo Gémino”. En Sobre la 
composicion literaria. Sobre Dinarco. Primera Carta a Ameo. Carta 
a Pompeyo Gémino, Segunda Carta a Ameo. Gredos, 2001.



Hanzel José Zúñiga Valerio

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

52

Léonard, Philippe, y Gérard Billon. “Pedro y Pablo, lectores de la 
Escritura según Lucas”. En Relecturas de los Hechos de los Após-
toles: Cuaderno Bíblico 128, editado por Odile Flichy, Michel Ber-
der, Philippe Léonard, Gérard Billon, Claude Tassin, y Yves-Marie 
Blanchard. Cuaderno Bíblico 128. Verbo Divino, 2006.

Lyon, Irénée de. Contre les hérésies : Dénonciation et réfutation de la 
gnose au nom menteur. Le Cerf, 1985.

Marguerat, Daniel. La première histoire du christianisme. Les Actes 
des Apôtres. Labor et Fides/Du Cerf, 1999.

Marguerat, Daniel. “La primera historia del cristianismo”. En ¿Quién 
fundo el cristianismo?, editado por Daniel Marguerat y Éric Ju-
nod. San Pablo, 2016.

Marguerat, Daniel. “Le judaïsme synagogal dans les Actes”. En L’his-
torien de Dieu. Luc et les Actes des apôtres, editado por Daniel 
Marguerat. Labor et Fides/Bayard, 2018.

Marguerat, Daniel, ed. L’historien de Dieu. Luc et les Actes des apôtres. 
Labor et Fides/Bayard, 2018.

Marguerat, Daniel, y Emmanuelle Steffek. “La naissance du Dieu 
universel”. En L’historien de Dieu. Luc et les Actes des apôtres, edi-
tado por Daniel Marguerat. Labor et Fides/Bayard, 2018.

Marrou, Henri-Irénée. De la connaissance historique. Seuil, 1975.

Nogueira, Paulo. El cristianismo primitivo como religión popular. Tra-
ducido por Vicente Nieto Moreno. Sígueme, 2019.

Pervo, Richard. Pablo después de Pablo. Sígueme, 2012.

Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. Trotta, 2011.

Piñero, Antonio. “Hechos de Apóstoles”. En Los libros del Nuevo Tes-
tamento. Traducción y comentario, editado por Antonio Piñero. 
Trotta, 2021.

Richard, Pablo. El movimiento de Jesús antes de la Iglesia. Una inter-
pretación liberadora de los Hechos de los Apóstoles. DEI, 1998.



Entre historia y narración: El libro de Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

53

Rodríguez Carmona, Antonio. “La obra de Lucas (Lc-Hch)”. En Evan-
gelios sinópticos y Hechos de los Apóstoles, editado por Rafael 
Aguirre Monasterio y Antonio Rodríguez Carmona. Verbo Divi-
no, 2012.

Samósata, Luciano de. Obras. Traducido por Juan Zaragoza Botella. 
Vol. III. Gredos, 1990.

Sánchez Navarro, Luis. Una Luz para las naciones. La vocación uni-
versal del Evangelio. Studia Biblica Matritensia 3. Universidad 
San Dámaso, 2014.

Vidal, Senén. Hechos de los Apóstoles y orígenes cristianos. Sal Terrae, 
2015.

Vielhauer, Philipp. Historia de la literatura cristiana primitiva. Intro-
ducción al nuevo testamento, los apócrifos y los padres apostóli-
cos. Sígueme, 1991.

Vouga, François. Una teología del Nuevo Testamento. Verbo Divino, 
2002.





Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

El Dios íntimo y el Dios social 
en el libro de los Hechos1

Daniel Marguerat*

Se ha leído el libro de los Hechos como el manifiesto de la 
misión cristiana. Se ha leído como la gran epopeya de la con-
quista de la Palabra, la expansión relámpago del Evangelio 

en el Imperio Romano. Y se ha leído como la gran historia de los 
comienzos de la Iglesia. Retomando esta última lectura, me pre-
gunto por la imagen que pinta Lucas de la iglesia y de su papel en 
la sociedad. 

Mi argumento es que, a diferencia de quienes hoy optan por un re-
pliegue de la Iglesia en la espiritualidad o de quienes, por el contra-
rio, ven su futuro en la actividad diaconal, el autor de los Hechos de 
los Apóstoles nos ayuda a pensar simultáneamente en el Dios espi-
ritual y en el Dios social. En otras palabras, Lucas crea un papel para 
la comunidad de creyentes en el que la espiritualidad conduce a la 
acción social y la alimenta. Además, para Lucas, no hay auténtica 
espiritualidad cristiana si esta no conduce al compromiso social.

*    Daniel Marguerat es Doctor en Teología por la Universidad de Lau-
sana, donde es profesor honorario de la Facultad de Teología y Cien-
cias de la Religión.

1	 Conferencia dictada en la Universidad Bíblica Latinoamericana en el 
contexto del mes de la Biblia el miércoles 25 de septiembre de 2024. 
Traducción: Elisabeth Cook.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

56

Mi presentación se divide en tres partes. I: El Libro de los Hechos, 
memoria colectiva del cristianismo. II: La efusión del Espíritu Santo 
en Pentecostés (Hechos 2) y sus efectos en la vida comunitaria. III: 
La reintegración de quienes han sido excluidos, un símbolo de la 
resurrección. Una breve conclusión se centra en una nueva forma 
de vida bajo el cristianismo.

El libro de los Hechos, memoria 
colectiva del cristianismo

Lucas fue el único autor de la Antigüedad en escribir un Evangelio 
seguido de un relato del nacimiento del cristianismo. Esto no se 
repetiría. Sin embargo, hay que tener en cuenta que los historiado-
res antiguos, sobre todo historiadores bíblicos, no eran archivistas 
ni cronistas. 

La memoria del pasado no es un fin en sí mismo; fijarla por escrito 
es, más bien, un asunto de identidad. Escribimos historia para sa-
ber quiénes somos, porque logramos saber quiénes somos cuando 
sabemos de dónde venimos. Los relatos de origen ayudan a cons-
truir la identidad del grupo al que se dirigen esas historias. Lucas 
ofrece a los cristianos y las cristianas de su época una historia de su 
pasado para que puedan comprenderse a sí mismos, a sí mismas.

Esta necesidad de identidad, inherente a toda empresa historio-
gráfica, se vuelve vital en tiempos de crisis. Cuando un grupo se 
debilita, crece la necesidad de tomar conciencia de su propia iden-
tidad. En los años 80-90 del primer siglo, cuando Lucas escribía, el 
cristianismo se enfrentaba a dos crisis. 



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

57

La primera fue la muerte de la generación apostólica. Los apósto-
les y la primera generación de creyentes habían fallecido, llevándo-
se consigo sus preciosas historias orales. 

La segunda crisis fue la revuelta judía contra Roma (años 66-73). 
La catástrofe del incendio del Segundo Templo, así como las cre-
cientes tensiones entre judíos y cristianos habían provocado el 
distanciamiento de la Iglesia de la sinagoga. Esta ruptura con la 
religión madre -que comenzó en los años 80 pero no se completó 
(de formas muy distintas, según las regiones) hasta el siglo II- de-
bilitó a las comunidades, que se vieron amenazadas con perder su 
conexión con la historia de Israel. Ahora buscaban una “memoria 
colectiva” que diera respuesta a las preguntas “¿quiénes somos?” y 
“¿qué debemos hacer?”.

Construir una memoria colectiva

Jan Assmann ha estudiado las condiciones necesarias para la crea-
ción de una memoria colectiva. Este egiptólogo alemán distingue 
entre la memoria comunicativa, que “comprende los recuerdos 
relacionados con el pasado reciente [que] el individuo comparte 
con sus contemporáneos”, y la memoria cultural, que “transforma 
la historia de los hechos en una historia recordada”2.

La memoria colectiva es una reconstrucción conmemorativa del 
pasado. Tomemos nota: la memoria colectiva no conserva el pa-

2	 Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Remem-
brance, and Political Imagination (Cambridge University Press, 2011), 
36–38.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

58

sado tal cual, sino que lo reconstruye para ponerlo al servicio de la 
identidad actual del grupo.

¿En qué momento se forma una memoria colectiva? Para Assmann, 
ocurre cuando se produce una ruptura en la tradición: “toda 
ruptura sustancial de la continuidad o la tradición puede producir 
el pasado, siempre que la ruptura esté destinada a crear un nuevo 
comienzo. 

Los nuevos comienzos, los renacimientos, siempre están marcados 
por el recurso al pasado. Las culturas redescubren este pasado 
mientras desarrollan, producen y construyen un futuro”.3 En otras 
palabras, para que un grupo tenga futuro, debe tener un pasado 
sobre el que pueda arraigar su identidad.

Las categorías de Jan Assmann proporcionan un buen marco heu-
rístico para comprender la aparición de los “grandes relatos” del 
cristianismo después de los años sesenta del primer siglo. Marcos, 
inventor del género literario de Evangelio, fue el primero en sacra-
lizar la memoria de Jesús. 

Lucas, por su parte, ofreció al cristianismo una nueva versión de la 
historia de Cristo, seguida de una narración épica de los inicios del 
cristianismo. Lucas fue el primero en reunir a Jesús y a los apóstoles 
en una única obra memorial, es decir, en afirmar que la identidad 
cristiana no puede entenderse sin ambos, tanto el Evangelio como 
los apóstoles. 

El autor de Lucas-Hechos creó una memoria de Jesús junto a una 
memoria apostólica para preservar la tradición de los orígenes cris-

3	 Ibid., 18 (ligeramente adaptado).



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

59

tianos y vincularla al cristianismo paulino. En el siglo II, el canon del 
Nuevo Testamento apoyaría esta opción teológica, de la que Lucas 
fue pionero.

Una teología de la Palabra

Ecumenio, quien escribió en el siglo VII, fue el primero en hablar de 
los Hechos de los Apóstoles como los “Hechos del Espíritu Santo”.4 
La pneumatología es, sin duda, un tema importante en los Hechos, 
pero el comentarista se equivoca en un punto: el protagonista del 
Libro de los Hechos no es el Espíritu, sino la Palabra, el logos. 

El Pentecostés (Hechos 2), que marca la transición entre la histo-
ria de Jesús y la historia de la Iglesia, consiste en una efusión de 
la Palabra. A partir de ese momento, los apóstoles no son tanto 
portadores de una palabra por pronunciar, como testigos de una 
Palabra que les precede y cuyos efectos observan. A lo largo de 
la narración, la Palabra actúa sobre ellos más que ser actuada por 
ellos. “Crece” (6,7; 12,24; 19,20). Se “gana” la tierra (13:49). Es recibi-
da (2:41; 8:14; 11:1; 17:11) y glorificada (13:48). Pablo es “poseído” 
por ella (18:5).

El conflicto entre los apóstoles y las autoridades de Jerusalén (Hch 
3-5) gira en torno al control de la Palabra, y el narrador expone la 
impotencia de los opositores para censurarla (4:1-4, 17; 5:17-28, 
40). Los intentos de los opositores por silenciar a los testigos cho-

4	 “Aptum est evangelium vocare Actus Christi, librum Actuum autem 
Actus Spiritus Sancti”. Oecumenius, Scholia in Act. Ap., PG 118.32.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

60

can con el poder de Dios, que sacude la tierra en Jerusalén (4:23-
31) y Filipos (16:19-26). 

El crecimiento de la Palabra se corresponde al crecimiento de la 
Iglesia. El mismo verbo plēthýnō que evoca la multiplicación, se 
aplica al logos (12,24) y a la Iglesia (6,1.7). Como en el caso de Pablo 
en Rom 9,8-9, la Iglesia de los Hechos es una creatura verbi. Los cre-
yentes se definen por su acogida de la Palabra (8:14; 11:1; 17:11; cf. 
Lc. 8:13) y son llamados “oyentes de la Palabra”.

Durante el discurso de despedida dirigido a los ancianos de Éfe-
so, Pablo dice: “Os encomiendo a Dios y a la palabra de su gracia” 
(tō lógō tếs cháritos autoú, 20:32). Pablo dedica a estos líderes de 
la Iglesia no sólo a Dios, como cabría esperar, sino con la Palabra 
de gracia. La teología lucana de la Palabra se vincula así a la idea 
veterotestamentaria del dabar, la palabra de YHWH que roza la hi-
póstasis divina.

No perdamos de vista, sin embargo, que la difusión de la Palabra 
a través de los testigos (apóstoles y evangelistas), cuyo itinerario 
narra Lucas, no es en absoluto un camino fácil, ni triunfal. Sí, el as-
censo de la Palabra fue apoyado y protegido por el poder divino, 
pero también enfrenta una resistencia fuerte y constante. 

Esta resistencia procede, sobre todo, de las sinagogas, pero tam-
bién del mundo religioso grecorromano, donde los testigos cristia-
nos eran recibidos con recelo y rechazo (Hch 16-18). La difusión de 
la Palabra tuvo lugar en un entorno religioso altamente competi-
tivo, y los testigos sufrieron un violento rechazo a su predicación.



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

61

La universalidad del Evangelio, 
el ADN del cristianismo según Lucas

Si hubiera que retener una sola verdad teológica del libro de los He-
chos, sería su revelación de la universalidad del cristianismo. Es du-
rante el encuentro entre Pedro y Cornelio, en el capítulo 10, cuando 
al final de un accidentado viaje (10:28-36), el apóstol es conducido a 
la revelación de que el Dios de Jesucristo ya no es exclusivamente el 
Dios de Israel, sino el Dios de todos (10:34-35). Cornelio y su familia 
son los primeros no judíos que reciben el Espíritu Santo y el bautismo.

Lucas reserva intencionalmente para el “príncipe de los apóstoles” 
esta revelación de universalidad. Ella pone fin a la exclusividad mi-
lenaria de la alianza de Dios con su pueblo de Israel. Pero el pueblo 
elegido no queda descalificado de la salvación, como concluyeron 
algunos lectores y lectoras de Lucas. Israel no queda excluido, sino 
privado de su privilegio especial. 

Toda la misión de Pablo consistirá en hacer que la apertura a todas 
las naciones sea una realidad. La tragedia del Pablo de Lucas fue su 
insistencia en predicar en primer lugar en las sinagogas de la diás-
pora. A partir de su misión en Antioquía de Pisidia (13:42-52), se es-
tablece un patrón que se repite hasta el tedio: misión para la sinagoga, 
acogida favorable de una minoría de judíos, rechazo (violento) de la 
mayoría, predicación exitosa a los griegos y temerosos de Dios. 

El patrón se repite en Iconio (14:1-7), Listra (14:19-20), Tesalónica 
(17:1-8), Berea (17:10-15) y Corinto (18:12-17), con Pablo y su grupo 
a menudo golpeados y sus vidas amenazadas mientras huyen.

¿Por qué esta obstinación cuando Pablo había declarado en 
Antioquía de Pisidia (13:46) y Corinto (18:6) que en adelante se diri-



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

62

giría a los gentiles? Lucas quiso defender este equivalente narrati-
vo del lema paulino “primero al judío, luego al griego” (Rom. 1:16b). 

Los lectores y las lectoras de los Hechos de los Apóstoles ya no pue-
den ignorar que Jesús es, ante todo, “el Salvador de Israel” (13:23). 
Sin embargo, como deja claro el relato de Pentecostés, la universa-
lidad del Evangelio representa el núcleo de la evangelización y la 
comunión cristianas.

La efusión del Espíritu Santo 
en Pentecostés (Hechos 2) y sus 
efectos en la vida comunitaria

La historia del Pentecostés (2:1-13) es bien conocida, pero Lucas 
la convierte en programática para su relato. El recuerdo del Pen-
tecostés, como acto fundacional de la Iglesia, sirve como memo-
ria de cada nacimiento de la Iglesia, de cada nacimiento a la fe. El 
Pentecostés se convierte en la fundación mítica de la Iglesia en la 
medida en que recuerda el advenimiento de toda comunidad de 
creyentes. Prueba de ello es que la efusión pentecostal del Espíritu 
se repite en casa de Cornelio (10:44-48: el “Pentecostés de los gen-
tiles”) y en Éfeso con Pablo (19:1-7).

Un Evangelio comunicable

El acontecimiento de Pentecostés no consiste en la efusión de len-
guas indescifrables, sino en la efusión de una palabra compren-
sible. El milagro del Pentecostés es un milagro de comunicación. 



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

63

La multitud de judíos, presentes para la ocasión en Jerusalén y ve-
nidos de todo el mundo, adopta el mensaje de los apóstoles que 
proclaman las grandes hazañas de Dios (2,7-11). 

La lista de pueblos y naciones representados en el público se ins-
pira en el catálogo de naciones del Génesis 10, pero también toma 
prestado del inventario de pueblos utilizado por la propaganda 
imperial romana. La lista abarca la mayor parte del judaísmo de 
la diáspora. Lucas sabe que aún no ha llegado el momento de la 
universalidad (para eso, hay que esperar al encuentro entre Pedro 
y Cornelio en Hechos 10). Sin embargo, en el acontecimiento del 
Pentecostés, la universalidad cristiana ya está presente [in nuce] en 
forma embrionaria.

Esta historia nos enseña dos cosas. En primer lugar, no hay fe hasta 
que la persona creyente recibe de Dios el Espíritu Santo. Mientras 
que el judaísmo de la época de Jesús consideraba que el Espíritu se 
había extinguido y resurgiría al final de los tiempos, el Pentecostés 
garantiza no sólo la llegada del Espíritu a la historia, sino también 
su democratización, ya que se concede a todo creyente (2:17-21). 

En segundo lugar, en los Hechos, el Espíritu está vinculado ante todo 
al testimonio. En Pentecostés, la efusión neumática toma la forma 
de una palabra testimonial. A lo largo del libro de los Hechos, queda 
claro que el Espíritu capacita a las personas creyentes para dar testi-
monio (tanto con su vida como con su palabra) del Evangelio. 

Así pues, la adhesión a la fe va acompañada de la acogida del Espí-
ritu, que da lugar al testimonio, como dice Pedro a la multitud en 
Pentecostés: “Arrepiéntase y bautícese cada persona en el nombre 
de Jesucristo para perdón de sus pecados y recibirán el don del 
Espíritu Santo” (2,38).



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

64

Nacida en Pentecostés, la Iglesia es evangelizadora por naturaleza. 
A los ojos de Lucas, el cristianismo no se desarrolló como un gru-
po de personas que querían satisfacer sus necesidades religiosas y 
que decidieron compartir su convicción de fe. 

La Iglesia se funda más bien como un grupo de testigos cuya esen-
cia misma es difundir la Palabra que han recibido. Esa Palabra no es 
suya, sino que les precede, les desborda y les instituye.

Vida en comunión, 
obra del Espíritu Santo 	

Se suele pensar que la narración del Pentecostés termina con el 
discurso de Pedro en el que interpreta el acontecimiento que su 
auditorio acaba de presenciar (2:14-41). Sin embargo, el narrador 
enlaza este discurso sintácticamente con el texto que sigue, a sa-
ber, el gran resumen que describe la vida de la primera Iglesia de 
Jerusalén.5 

La transición fluida hace que no haya ruptura narrativa. La descrip-
ción de la vida en comunión, que es el tema del resumen, no es 
un tema aparte. Expone las repercusiones internas de la obra del 
Espíritu. 

El Espíritu Santo no se limita a las palabras. Conduce a un acto de 
comunión y se realiza mediante él. En palabras de Edgar Haulotte, 

5	 La transición está claramente marcada por dé.



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

65

la vida en comunión es “la última fase de Pentecostés” (“la phase 
ultime de la Pentecôte”).6

Se mantenían firmes en la enseñanza de los apóstoles, en la 
comunión, en el partimiento del pan y en la oración. Todos 
estaban asombrados por los muchos prodigios y señales que 
realizaban los apóstoles. Todos los creyentes estaban juntos y 
tenían todo en común: vendían sus propiedades y posesiones, 
y compartían sus bienes entre sí según la necesidad de cada 
uno. No dejaban de reunirse unánimes en el Templo ni un solo 
día. De casa en casa partían el pan y compartían la comida 
con alegría y generosidad, alabando a Dios y disfrutando 
de la estimación general del pueblo. Y cada día el Señor 
añadía al grupo los que iban siendo salvos (2:42-47 NVI).

La salvación se encarna en la vida comunitaria. El resumen expone 
las cuatro notas explicativas (notae ecclesiae), que son la adhesión 
a la enseñanza de los apóstoles, a la comunión (koinōnia), a la Eu-
caristía y a la oración (2,42).

Cuando el Espíritu Santo se derrama sobre las personas creyentes, 
crea un ethos comunitario que cultiva lo que yo llamo el Dios ínti-
mo y el Dios social. El Dios íntimo está representado por la oración, 
el compartir el pan y el vino; así es como se construye espiritual-
mente la comunidad. El Dios social está representado por la vida 
ejemplar del compartir los bienes materiales y la preocupación por 
la sociedad, lo que impide que el grupo se encierre en un aisla-
miento sectario. 

6	 Edgar Haulote, “La vie en communion, phase ultime de la Pentecôte, 
Actes 2,42-47”, Foi et Vie - Cahier biblique, núm. 19 (1981): 69–75.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

66

Esta polaridad del Dios íntimo y el Dios social constituye la koinō-
nía. Privilegiar al Dios íntimo conduciría a la Iglesia hacia la inte-
rioridad religiosa, mientras que privilegiar al Dios social diluiría el 
Evangelio en una dikonía carente tanto de significado como de re-
cursos.

Las ventajas de la vida en comunidad 

En los orígenes de la iglesias, la koinōnía implicaba compartir bie-
nes, como se describe en el segundo resumen de los Hechos.

Todos los creyentes eran de un solo sentir y pensar. Nadie 
consideraba suya ninguna de sus posesiones, sino que las 
compartían. Los apóstoles, a su vez, con gran poder seguían 
dando testimonio de la resurrección del Señor Jesús. La 
gracia de Dios se derramaba abundantemente sobre todos 
ellos, pues no había ningún necesitado en la comunidad. 
Quienes poseían casas o terrenos los vendían, llevaban el 
dinero de las ventas y lo entregaban a los apóstoles para que 
se distribuyera según la necesidad de cada uno (4,32-35 NVI).

No se trata de igualitarismo social ni de anti-materialismo. Se trata 
más bien de no tolerar que hermanos y hermanas vean degradada 
su humanidad por la miseria económica. 

Dicho de otro modo, puesto que el Evangelio tiene en su centro 
la igualdad de valor y dignidad conferida a todas las personas por 
el Señor, hay que evitar un escenario en el que la desigualdad de 
recursos reintroduzca las jerarquías inherentes a los sistemas eco-
nómicos que generan riqueza y pobreza. En este caso, quienes po-



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

67

seían un excedente de bienes los vendían y ponían el beneficio a 
los pies de los apóstoles, que redistribuían los recursos según las 
necesidades de cada persona.

Lucas insiste en que la comunión espiritual se traduce en el com-
partir material. A lo largo de su Evangelio y de los Hechos, Lucas nos 
recuerda que el Evangelio no termina con la salvación de las almas, 
sino que abarca toda la vida, incluida la relación con el dinero.7 La 
dicotomía entre lo material y lo espiritual, que aún prevalece en la 
cultura moderna, es de origen griego, mientras que la cultura he-
brea es holística y considera todos los aspectos de la vida humana.

Historiadoras e historiadores se han preguntado si, al narrar este 
reparto de bienes, Lucas idealizaba el pasado. ¿Estaba describien-
do una utopía nacida de su admiración por los primeros cristianos? 
Sabemos que en la Jerusalén del siglo primero había un barrio ese-
nio donde se compartían los bienes. Así que no es inverosímil que 
un grupo cristiano también lo hiciera. 

Pero es probable que Lucas generalizara a partir de la práctica de 
un grupo concreto. ¿Por qué lo hace? ¿Para que las generaciones 
siguientes se sientan culpables? No, de ningún modo. En la época 
de Lucas, este tipo concreto de reparto ya no se practicaba. 

Pero en las Iglesias fundadas por Pablo había gente rica (una mino-
ría) y gente modesta (una mayoría). Personas cristianas ricas com-
partían su riqueza poniendo sus casas a disposición de las reuniones 
de la comunidad, por ejemplo Lidia (16:11-15, 40). Lucas no evoca 
el recuerdo de este compartir material en los orígenes de la Iglesia 

7	 Lc. 6:20-26; 16:1-13, 19-31; 18:18-30; 19:1-10; 21:1-4; Hch. 2:42-47; 
4:32-35; 8:18-24; etc.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

68

para imponerlo como norma, sino para recordar a sus lectores y lec-
toras que la adhesión al Evangelio abarca todos los aspectos de la 
vida, incluso aquellos ámbitos que pueden parecer ajenos a la espi-
ritualidad interior. El Evangelio se opone al poder del dinero.

Signos de compasión

Por medio de los apóstoles ocurrían muchas señales 
y prodigios entre el pueblo; y todas las personas 
creyentes se reunían de común acuerdo en el Pórtico 
de Salomón. Nadie entre el pueblo se atrevía a juntarse 
con ellos, aunque los elogiaban. Y seguía aumentando 
el número de quienes creían en el Señor (5:12-14).

Este tercer resumen de los Hechos refuerza la apertura de la comu-
nidad. Los “signos y prodigios” (curaciones y exorcismos) son actos 
de compasión realizados en nombre de Jesucristo. La comunidad 
de creyentes no está separada de la sociedad, ni ha sido creada 
para defenderse de ella, sino que existe para difundir un amor que 
procede de Dios.

La reintegración de las 
personas excluidas, símbolo 

de la resurrección

Si ser creyente significa recibir el Espíritu para convertirse en testi-
go, ¿de qué hay que dar testimonio? La respuesta según el autor de 
los Hechos es: testimonio de la resurrección.



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

69

La reintegración del cojo en el Templo

El primer acto de curación realizado por los apóstoles fue el de la 
curación del hombre lisiado en la Puerta Hermosa del Templo (3:1-
10). Esta persona lisiada estaba excluida de la comunidad religiosa 
de Israel a causa de su impureza. Impedido de entrar, se veía redu-
cido a mendigar delante de la explanada del Templo. 

Cuando Pedro y Juan subieron para la oración de la tarde, el hom-
bre les extendió la mano, esperando recibir limosna. Pedro lo miró 
fijamente e hizo esta sorprendente declaración “No tengo plata ni 
oro, pero lo que tengo te doy. En el nombre de Jesucristo de Naza-
ret, camina” (3,6). El hombre se levantó y entró en el Templo. 

El narrador explica cómo caminó y saltó con los apóstoles, feliz no 
sólo de recuperar la movilidad, sino también y sobre todo, de ser 
incluido en la comunidad de creyentes. El milagro de la Puerta Her-
mosa es el milagro de la reintegración de un marginado. Una vez 
más, la dignidad concedida a todos y todas por el Dios de Jesucris-
to está en el centro de la historia.

Pedro pronunció un discurso ante los atónitos espectadores para 
explicar el significado del suceso.

12 Al ver esto, Pedro dijo: «Pueblo de Israel, ¿por qué les 
sorprende lo que ha pasado? ¿Por qué nos miran como si, 
por nuestro propio poder o devoción, hubiéramos hecho 
caminar a este hombre? 13 El Dios de Abraham, de Isaac y de 
Jacob, el Dios de nuestros antepasados, ha glorificado a su 
siervo Jesús. Ustedes lo entregaron y lo rechazaron ante Pilato, 
aunque este había decidido soltarlo. 14 Rechazaron al Santo 
y Justo, y pidieron que se indultara a un asesino. 15 Mataron 



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

70

al autor de la vida, pero Dios lo levantó de entre los muertos, 
y de eso nosotros somos testigos. 16 Por la fe en el nombre 
de Jesús, él ha restablecido a este hombre a quien ustedes 
ven y conocen. Esta fe que viene por medio de Jesús lo ha 
sanado por completo, como les consta a ustedes. (3:12-16).

¿Qué aprendemos aquí? En primer lugar, Pedro disipa un malen-
tendido. Sería un error atribuir la curación a las habilidades tera-
péuticas de los apóstoles. No importan aquí ni su poder ni su pie-
dad, sino el poder divino que actúa a través de ellos. En segundo 
lugar, contrario a lo que podríamos esperar, Pedro no pronuncia un 
discurso acerca del Espíritu Santo. Se centra más bien en Dios, que 
resucitó a Jesús de entre los muertos. Decir que el Dios de los pa-
dres “ha glorificado a su siervo Jesús, a quien tú traicionaste” (3:13) 
no es antijudío. Más bien confirma que Dios ha rehabilitado al que 
fue condenado por los hombres. Ese acto homicida no fue el últi-
mo capítulo de la vida de Jesús. Dios le ha hecho justicia a Jesús y 
lo ha resucitado, y ofrece el perdón a todas las personas que ponen 
su fe en Su palabra. En tercer lugar, la fórmula un tanto enrevesada 
del versículo 16 intenta aclarar el origen del milagro: “Por la fe en 
el nombre de Jesús, él ha restablecido a este hombre a quien ustedes 
ven y conocen. Esta fe que viene por medio de Jesús lo ha sanado por 
completo, como les consta a ustedes “. 

La acumulación de ideas da lugar a una redacción confusa. Lucas 
intenta evitar dos conclusiones: por un lado, la idea de que la fe hu-
mana puede realizar milagros y, por otro, la idea de que el Nombre 
actúa mágicamente por sí mismo. Fue “el Nombre” de Jesucristo el 
que actuó, pero el Nombre fue activado por la fe de los apóstoles. 

La interpretación que hace Pedro de este milagro es más clara: la 
curación y reintegración del marginado es consecuencia de la Pas-



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

71

cua. El recordatorio de la resurrección de Jesús por parte de Dios 
en los versículos anteriores (3:13-15) adquiere todo su significado. 

El poder del Resucitado actúa en este milagro, que debe entender-
se simbólicamente como un triunfo de la vida sobre la muerte. El 
Dios que rescata al ser humano de su estado de fracaso, margina-
lidad y fragilidad es el mismo que rescató a Jesús de la muerte. La 
fuerza que vence al mal y al sufrimiento es la energía de la Pascua.

El bautismo del eunuco etíope

El Libro de los Hechos nos orienta a encontrar las huellas de la re-
surrección en el claroscuro de la historia. Además del relato ante-
rior, aparece el lenguaje de la resurrección en el bautismo del eu-
nuco de Etiopía (8,26-40; v. 33 áiretai), en la curación de Eneas en 
Lida (9,32-35; v. 34: anástēthi), en la resurrección de Tabita en Jope 
(9,36-42; v. 40: anástēthi), en la fuga de Pedro de la cárcel (12,6-17), 
en la curación del lisiado de Listra (14,8-13; v. 10: anástēthi),  en la 
fuga de Pablo y Silas de la cárcel (16,25-34; vv. 30-31), y en la resu-
rrección de Eutico (20:7-12; v. 10c: ‘ē gar psychḕ autoú en autṓ éstin).

La sobrevivencia de Pablo y de los ocupantes de la barca tras el 
naufragio frente a Malta -y especialmente la acogida de Pablo por 
los malteses como una epifanía divina (28,6b: autón eînai theón)- 
también se han visto como una especie de “resurrección de Pablo”. 
Lucas modela el destino de sus personajes en el de Jesús, emplean-
do un lenguaje que recuerda el Evangelio.

Me detendré en el episodio del bautismo del eunuco etíope (8:26-
40), donde la referencia a la resurrección es particularmente sutil.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

72

Antes del encuentro con Felipe, el narrador hace una presentación 
extensa del personaje del eunuco (8,27-28). El hombre es etíope 
(la antigua Etiopía, en hebreo Kush, corresponde al actual norte de 
Sudán, entre Asuán y Jartum). Es un eunuco (este término (eunuó-
chos) puede designar en la Septuaginta el título de un alto fun-
cionario político o militar, pero se aplica mayormente a hombres 
castrados que las cortes orientales, especialmente cortes regidas 
por reinas, designaban para su servicio). 

Se trataba de un funcionario de la corte (dynástes) responsable del 
tesoro. Acababa de regresar de Jerusalén, adonde había ido en pe-
regrinación (proskinéō: adorar, postrarse). En el camino de regreso, 
leía un rollo del profeta Isaías. 

Su condición religiosa era la de un temeroso de Dios, es decir, 
aquellos paganos atraídos al judaísmo y que vivían en el entorno 
amplio de la sinagoga. En resumen, el hombre era extranjero, eu-
nuco, poderoso y adoraba en Jerusalén. Esta riqueza de informa-
ción implica que el carácter extraordinario del encuentro reside en 
la identidad del hombre.

Sin embargo, el retrato del hombre también es paradójico. El con-
traste eunuco/dignatario es el contraste entre debilidad y poder. 
Por un lado, el hombre es poderoso. Disfruta de una responsabi-
lidad considerable y tiene los medios económicos para permitirse 
un carruaje con tripulación y un pergamino del Libro de Isaías. 

Por otro lado, los eunucos eran personas marginadas. Los autores 
griegos y latinos no ocultaban su desprecio y burla hacia estas 
personas. Israel consideraba impuros a estos “árboles secos” (Isaías 
56:3) y no los admitía en las asambleas. 



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

73

Dentro del recinto del Templo, los eunucos no podían ir más allá 
del patio de los paganos. Corporal y socialmente, los eunucos eran 
personas apartadas. “Había que evitar a los eunucos y rehuir todo 
trato con los privados de su virilidad”, escribió Flavio Josefo.8 

El relato del etíope ilustra la paradoja del hombre poderoso y ex-
cluido, codeándose en la obra de Lucas con personajes por los que 
el narrador siente una simpatía evidente, a saber, Zaqueo el rico 
despreciado (Lc. 19, 1-10) o el centurión de Cafarnaún que suplica-
ba que curaran a su criado (Lc. 7, 1-10).

El texto de Isaías 53 describe en primer lugar la angustia del siervo, 
que acepta sin protestar la violencia que se ejerce sobre él (8:32). 
Esboza la imagen de una persona sometida a la violencia y cuyo 
cuerpo y lenguaje se ven afectados. 

Como un cordero mudo, no abre la boca. Sobre esta primera capa, 
el lector reconoce también una referencia a la cruz. 

Sin embargo, la segunda parte del relato (8:33), a primera vista, con-
firma el sufrimiento del siervo: su derecho (krísis) le ha sido quitado 
(érthe), y nadie podrá hablar de su descendencia (geneá) “porque 
le ha sido quitada (áiretai) de la tierra, su vida”. Sin nadie que le de-
fienda o le sobreviva, su vida se da por perdida entre los humanos.

Y, sin embargo, ésta no es la única lectura posible de este texto, porque 
el verbo áirō significa tanto remover, quitar, como también levantar, 
elevar. Si adoptamos este segundo significado, la última línea de la cita 
sonaría bastante diferente: “porque su vida se eleva lejos de la tierra”. 

8	 Ant. 4.290. La antropología judía, que vincula la procreación con la 
bendición, no puede sino repudiar la castración.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

74

Podemos leer aquí una referencia a la resurrección de Cristo. Desde 
esta perspectiva, el significado de las líneas precedentes también 
puede invertirse. Porque se abajó, su juicio fue levantado, es decir, 
resucitado por Dios. Y ¿quién podrá contar sus descendientes es-
pirituales (geneá), tan innumerables son? Propongo leer el pasaje 
en este sentido:

Fue conducido como una oveja al matadero,
Y como cordero ante su esquilador enmudece,
Así que no abrió la boca.
En su humillación se elevó su justicia.
¿Quién hablará de sus descendientes?
Porque su vida se levanta lejos de la tierra.

El texto profético abre un tercer nivel de lectura al aplicarse a la si-
tuación del eunuco. A pesar de su elevada posición social, el hom-
bre era víctima de comentarios humillantes a los que no podía 
ofrecer réplica alguna. 

A él también le arrebataron la esperanza de tener descendencia 
terrenal. Sin embargo, podía esperar que Dios le levantara de su 
humillación y le devolviera la vida. Tres historias se superponen así 
al texto de Isaías, donde el lector ve el destino del siervo sufriente, 
de Jesús y del eunuco.

Conclusión: la convivencia, 
un nuevo modo de vida

Para Lucas, la efusión del Espíritu sobre los apóstoles, en el origen 
de la Iglesia, promete que todo bautizado recibirá el Espíritu para 



El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

75

dar testimonio de Cristo. “Y estaban todos llenos del Espíritu Santo 
y hablaban con denuedo la palabra de Dios” (4,31). Pero el autor 
de este escrito para Teófilo (ad Theophilum) describe también los 
efectos del Espíritu en la comunidad de los creyentes. 

Además de la universalidad del testimonio, la convivencia (koinō-
nia) en la Iglesia implica tanto al Dios íntimo como al Dios social. Por 
un lado, una espiritualidad común unifica al grupo en su relación 
con Cristo; por otro, prestar atención a las personas marginadas 
demuestra la fe en una gracia divina que no discrimina. Reconocer 
el valor de todos y cada uno de los miembros de la comunidad 
bautizada va de la mano del compromiso de atender a los desa-
tendidos por la sociedad. En resumen, se trata de una nueva forma 
de vida bajo el aspecto de la resurrección (sub specie resurrectionis).

Históricamente, la difusión del cristianismo en sus inicios no fue 
sólo una difusión de la fe, sino una difusión de la comunión. La cali-
dad de vida y la calidad de las relaciones fraternales en las comuni-
dades de creyentes contribuyeron en gran medida a la credibilidad 
de la nueva religión. Hombres y mujeres a los que se había negado 
dignidad y honor constataron el valor inestimable que Dios les re-
conocía. La convivencia era la encarnación ética y eclesial del abra-
zo de Dios.



Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

76

Bibliografía citada

Assmann, Jan. Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Re-
membrance, and Political Imagination. Cambridge University 
Press, 2011.

Haulote, Edgar. “La vie en communion, phase ultime de la Pente-
côte, Actes 2,42-47”. Foi et Vie - Cahier biblique, núm. 19 (1981): 
69–75.

Oecumenius. Scholia in Act. Ap., PG 118.32.





Daniel Marguerat

Aportes Bíblicos - UBL, No. 41 — Año 2026 / ISSN 1659-2883

78

ISSN 1659-2883

APORTES BÍBLICOS es una publicación semestral de la Escuela 
de Ciencias Bíblicas de la Universidad Bíblica Latinoamericana. 
Tiene como objetivo compartir investigaciones y documentos 
producto de la labor de estudiantes y profesores, con el fin de 
contribuir a la producción bíblico-teológica latinoamericana.

***

Hanzel José Zúñiga Valerio tiene una Maestría en Ciencias 
Bíblicas por la Universidad Bíblica Latinoamericana. Es docente 
en la Escuela Ecuménica de la Univeridad Nacional de Costa 
Rica y en la Universidad Bíblica Latinoamericana. 

Daniel Marguerat es Doctor en Teología por la Universidad 
de Lausana, donde es profesor honorario de la Facultad de 
Teología y Ciencias de la Religión.


	Presentación
	Entre historia y narración:  El libro de Hechos
	Introducción
	Sobre la autoría y el contexto del libro de Hechos
	Hacia la universalidad
	Algunos elementos teológicos generales
	Escribir historia en la antigüedad
	Lucas como historiador
	Relecturas de los Hechos de los Apóstoles
	La unidad eclesial en Hechos
	El “Dios universal” en Hechos
	¿Judaísmo y cristianismo en tensión?

	El Dios íntimo y el Dios social en el libro de los Hechos
	El libro de los Hechos, memoria colectiva del cristianismo
	Construir una memoria colectiva
	Una teología de la Palabra
	La universalidad del Evangelio,  el ADN del cristianismo según Lucas


	La efusión del Espíritu Santo en Pentecostés (Hechos 2) y sus efectos en la vida comunitaria
	Un Evangelio comunicable
	Vida en comunión,  obra del Espíritu Santo
	Las ventajas de la vida en comunidad
	Signos de compasión

	La reintegración de las personas excluidas, símbolo de la resurrección
	La reintegración del cojo en el Templo
	El bautismo del eunuco etíope

	Conclusión: la convivencia, un nuevo modo de vida

