
Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026

EL “GUARDIÁN DEL RÍO” DISIPA LA “NEBLINA SILENCIOSA”

Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 
hermenéutica ecofeminista

Sara Baltodano Arróliga*
sarabaltodano1@yahoo.com

THE “GUARDIAN OF THE RIVER” DISPELS THE “SILENT FOG”

Productive imagination and ethics of care from 
ecofeminist hermeneutics

Artículo aprobado el 29 de octubre de 2025
Artículo recibido el 22 de octubre de 2025

* 	 Bachiller en Psicología (Universidad de Costa Rica); Maestría en Teología Práctica – 
M.Phil. (St. Andrews University, Escocia). Ha sido profesora de Psicología y Teología 
Práctica en el Seminario Presbiteriano en Bogotá, Colombia; Unión Evangélica 
Universitaria en La Paz, Bolivia; Seminario Presbiteriano en Fortaleza, Brasil; 
Universidad Bíblica Latinoamericana en San José, Costa Rica.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”
Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 

hermenéutica ecofeminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
11

Sara Baltodano Arróliga

Resumen

El acompañamiento pastoral, en su más elevada concepción, constituye un 
acto de comunicación que trasciende la mera palabra para sintonizar con 
el lenguaje de los sentimientos y emociones, que a menudo se desvela en 
metáforas, imágenes y rituales. Este universo simbólico, personal y colectivo, 
opera como el mapa fundamental de la experiencia humana, delineando la 
percepción de la realidad, la identidad y la fe. 

Si quienes acompañan pastoralmente se restringen a un plano meramente 
discursivo, centrado en los hechos de una vivencia sin explorar sus dimen-
siones subyacentes, corren el riesgo de ser superficiales. Ignorar, por tanto, la 
rica topografía del símbolo conlleva a que el acompañamiento pierda claves 
esenciales para la comprensión de los conflictos, los anhelos y las esperanzas 
más profundas. En contraposición, los enfoques que reconocen, validan e 
interactúan activamente con los universos simbólicos de personas y comu-
nidades, se erigen como mediaciones potentes no sólo para la sanación, sino 
también para el crecimiento y el llamado a la praxis transformadora.

Este artículo desarrolla un ejercicio hermenéutico a partir de un estudio de 
caso con el objetivo principal de convertirse en una herramienta pedagógica 
para los diversos cursos de Teología Práctica. Basamos nuestras reflexiones 
a partir del caso de un adolescente de la etnia Ngäbe desde tres marcos con-



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
12

ceptuales: Enfoque narrativo, Hermenéutica de la Teología Ecofeminista y 
“La imaginación en el discurso y en la acción” de Paul Ricoeur. Examinamos 
cómo las metáforas se convierten en vías privilegiadas para el acompaña-
miento pastoral, que respeta las singularidades de los universos simbólicos 
de las personas, las cosmovisiones y la sabiduría de las comunidades. Toma-
mos en consideración ejes transversales y las perspectivas interseccionales de 
género, edad, cultura y etnia desde el contexto latinoamericano y caribeño.

Palabras clave: acompañamiento, universos simbólicos, metáforas, imagina-
ción, praxis transformadora.



The “guardian of the river” dispels the “silent fog”
Productive imagination and ethics of care from 

ecofeminist hermeneutics

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
13

Sara Baltodano Arróliga

Summary

Pastoral accompaniment, in its highest conception, constitutes an act of com-
munication that transcends mere words to tune into the language of feelings 
and emotions, which is often unveiled through metaphors, images, and rit-
uals. This symbolic universe, both personal and collective, operates as the 
fundamental map of human experience, delineating the perception of reality, 
identity, and faith.

If pastoral caregivers restrict themselves to a merely discursive plane, focus-
ing on the facts of an experience without exploring its underlying dimen-
sions, they run the risk of being superficial. Ignoring the rich topography 
of the symbol, therefore, causes the accompaniment to lose essential keys 
for the comprehension of deeper conflicts, longings, and hopes. In contrast, 
approaches that recognize, validate, and actively interact with the symbolic 
universes of individuals and communities are established as powerful medi-
ations not only for healing but also for growth and the call to transformative 
praxis.

This article develops a hermeneutical exercise based on a case study, with the 
main objective of becoming a pedagogical tool for various Practical Theology 
courses. We base our reflections on the case of an adolescent from the Ngäbe 
ethnic group through three conceptual frameworks: Narrative Approach, 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
14

Ecofeminist Liberation Theology Hermeneutics, and Paul Ricoeur’s “The 
Imagination in Discourse and Action.” We examine how metaphors become 
privileged pathways for pastoral accompaniment that respects the singulari-
ties of people’s symbolic universes, worldviews, and the wisdom of communi-
ties. We consider cross-cutting axes and intersectional perspectives of gender, 
age, culture, and ethnicity within the Latin American and Caribbean context.

Keywords: accompaniment, symbolic universes, metaphors, imagination, 
transformative praxis.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
15

El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”
Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 

hermenéutica ecofeminista

Sara Baltodano Arróliga

El acompañamiento pastoral es un estudio y un arte que busca 
tender puentes entre la sociedad, la fe, la espiritualidad, la natu-
raleza y las complejidades de la responsabilidad social. En este 

delicado equilibrio, el lenguaje simbólico no es meramente una media-
ción auxiliar, sino un componente central y catalizador del proceso de 
sanación y crecimiento. A diferencia del lenguaje literal, que se enfoca 
en la descripción objetiva de la realidad, el lenguaje simbólico, com-
puesto por mitos, rituales y metáforas abre una puerta a la experiencia 
interior, que a menudo es inefable e irracional. Su valor radica en su 
capacidad para articular lo que cuesta decir en palabras, dando forma 
a las emociones, los conflictos y las esperanzas más profundas de las 
personas y las comunidades.

El ámbito del acompañamiento pastoral, en sus dimensiones tan-
to psicológica como teológico-pastoral, con frecuencia es abordado 
a través de paradigmas eurocéntricos que a menudo han demostra-
do ser insuficientemente sensibles a las particularidades culturales y 
socio-históricas de América Latina y el Caribe. Debido a ello es que 
ha estado emergiendo fuertemente un enfoque interdisciplinario e in-



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
16

terseccional que reconoce que las experiencias humanas y la cultura 
no constituyen un espacio neutro, sino un territorio intrínsecamente 
forjado por la etnia, la fe, la edad, el género, la historia y las cosmovi-
siones ancestrales. 

La prioridad hermenéutica y metodológica de las 
experiencias situadas y encarnadas

El acompañamiento pastoral es parte de las disciplinas de la teo-
logía práctica. Toda conceptualización de teología práctica, como la 
que resumiremos aquí, debe ser dinámica, abierta y siempre reformán-
dose para que no pierda su capacidad de responder científicamente a 
las necesidades de formación académica y, sobre todo, a las realidades 
pastorales actuales en el contexto de Abya Yala, continente plural y di-
verso. Para lograrlo, hacemos entretejidos y entrecruces reconociendo 
las epistemologías de los pueblos originarios afrodescendientes, vali-
dando y respetando las sabidurías y los valores que transmiten.1

Respetamos las manifestaciones de Dios en medio de las vivencias 
propias y actividades cotidianas de comunidades originarias y afrodes-
cendientes, interpelandonos desde la fe cristiana por los relatos indíge-
nas y viceversa, promoviendo de esta forma otros tipos de conocimien-
tos, los cuales van más allá de las fronteras tradicionales de la teología 
cristiana como formas legítimas de saber teológico. Así, la teología 
práctica como disciplina se convierte en una pedagogía ecuménica.2

La Escuela de Ciencias Teológicas de la Universidad Bíblica Lati-
noamericana organizó una Consulta sobre Teología Práctica latinoa-
mericana y caribeña, realizada virtualmente durante febrero, marzo y 
abril de 2021. El equipo organizador de la consulta elaboró la siguiente 
conceptualización de teología práctica, no como una definición cerra-

1	 Cf. Ruth Vindas y Raquel Huertas-Sánchez, “Pedagogía de la fe: Apuntes de la 
Consulta de Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña”, Teología Práctica La-
tinoamericana 3, núm. 1 (2024): 135.

2	 Cf. Ibid., 137.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
17

da, con el fin que sirviera de guía metodológica para alcanzar elaborar 
los temas centrales a trabajar durante las conferencias y las mesas de 
trabajo de la consulta:

La teología práctica es una disciplina teológica que se encarga 
de reflexionar sobre la praxis cristiana. Su objetivo es la cons-
trucción de conocimiento colectivo del Evangelio como fuerza 
liberadora y transformadora.  Reflexiona de forma crítica, mul-
tidisciplinaria, contextual y en diálogo con las praxis de otras re-
ligiones, ciencias y sabidurías ancestrales. Se orienta a proteger 
toda la creación y se compromete activamente con la justicia, la 
equidad y la participación plena.3 

Las pesquisas en la teología práctica latinoamericana y caribeña 
trascienden la mera delimitación geográfica y se erigen en ejercicios 
reflexivos permanentes sobre el horizonte de sentido. La comprensión 
de la acción divina a través de la Ruah se articula fundamentalmente 
a partir de la lectura de los signos de los tiempos inscritos en la diver-
sidad y complejidad de nuestros contextos históricos. De este modo, 
la historia de las comunidades de fe no es concebida como escenario 
neutral de acontecimientos, sino como lugar teológico privilegiado. 

Sobre la base de esta primacía del contexto, se conceptualizan los 
marcos teóricos que proponemos y que deben estar en diálogo intrín-
seco con las comunidades. Dicho trayecto se encuentra permanente-
mente impulsado por una dimensión utópica que impulsa con fuerza 
y moviliza la reflexión hacia la construcción de realidades alternativas 
aún inexistentes. El quehacer de la Teología Práctica, por lo tanto, en-
cuentra su mayor potencial en la construcción de la praxis de la fe a 
partir de este anclaje histórico, garantizando de este modo que la re-
flexión y la acción teológica se validen en la transformación concreta 
de la realidad.4

3	 Angel Eduardo Román-López Dollinger, “Presentación de las conferencias: Ex-
periencias, desafíos y perspectivas de la Teología Práctica Latinoamericana”, Teo-
logía Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 10.

4	 Cf. Sara Baltodano-Arróliga, “Sentémonos alrededor de la mesa: Conclusiones y 
reflexiones de las mesas de trabajo de la Consulta de Teología Práctica Latinoa-
mericana y Caribeña”, Teología Práctica Latinoamericana 3, núm. 1 (2024): 7–8. 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
18

Las reflexiones de este artículo se adscriben dentro de las ideas de 
los párrafos anteriores. El método que implementamos aquí proviene 
de la Circularidad Hermenéutica de la Teología Práctica latinoameri-
cana, donde el orden procedimental se invierte respecto a los modelos 
teológicos de carácter deductivo.5 Los estudios de caso en cursos de 
Teología Práctica son ejercicios circulares de praxis que, partiendo de 
realidades concretas las ilumina con las teorías teológicas con el fin de 
transformarlas y, a su vez, generan nuevas teorías de acción desde esas 
mismas transformaciones.

Debido eso, este estudio no comienza con la exposición de mar-
cos conceptuales para luego ilustrarlos mediante ejemplos. No. En su 
lugar, nos ceñimos al imperativo de partir de la vida concreta, de los 
dolores encarnados y las realidades situadas que constituyen puntos 
de partida y fuente primaria de la verdad teológico-pastoral. Dicha 
aproximación establece que la experiencia de José, un adolescente y el 
acompañamiento de la pastora doña Marta, ambos de la etnia Nägbe, 
se constituye en el acto primero de la reflexión teológico-pastoral que 
desarrollamos. 

José, un adolescente de 16 años de la etnia Nägbe en Panamá, 
se siente triste, desmotivado, deprimido.6 A través del acompa-
ñamiento pastoral de doña Marta, José externaliza que siente 
como si lo rodeara una “neblina silenciosa”.

5	 Para investigar más sobre la metodología de Circularidad Hermenéutica, suge-
rimos consultar los siguientes documentos: Nidia V. Fonseca Rivera, “Teología 
Práctica: ¿Qué metodología se transita desde la visión epistemológica latinoa-
mericana y caribeña?”, Teología Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 2; 
Angel Eduardo Román-López Dollinger, “El método de la teología práctica en 
la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El trinomio prác-
tica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en Teología Prác-
tica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel Eduardo Ro-
mán-López Dollinger (SEBILA, 2022); Sara Baltodano Arróliga, “Reflexionando 
acerca del método de Circularidad Hermenéutica”, Vida y Pensamiento 40, núm. 
1 (2020): 1; Lothar Carlos Hoch, “Reflexiones en torno al método de la teología 
práctica”, en Teología Práctica en el contexto de América Latina, 3a ed., ed. Chris-
toph Schneider-Harpprecht y Roberto E. Zwetsch (CLAI, 2011).

6	 Este es el término que José utiliza para describir su estado de ánimo. No entramos 
a describir el concepto clínico de la depresión.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
19

Ilustración 1
“Neblina silenciosa”. Percepción de José sobre la situación que atravieza

Fuente: Imagen elaborada con IA y descargada de la plataforma Freepik.

En el proceso de deconstrucción, José descubre que su depre-
sión no es un dolor personal, sino que lo vincula con la metáfora 
de la “tristeza de la tierra” como el sufrimiento histórico y am-
biental de su pueblo.
Esta metáfora facilita a José a re-contextualizar su dolor. En lu-
gar de ver la “neblina silenciosa” (depresión) como un fracaso 
personal o desorden mental, termina relacionándola como parte 
de una tristeza colectiva más grande, lo cual lo lleva a reescribir 
una nueva narrativa de su identidad como “guardián del río”. 7

Iniciar con el resumen de las experiencias de José nos permite la 
práctica efectiva de la hermenéutica de la sospecha desde la etapa ini-
cial. La depresión, a la que José le pone el nombra de “neblina silencio-
sa”, no debe considerarse como un mero síntoma clínico, sino como un 
clamor profético no expresado que interpela directamente a las teorías 
que se basan en el método científico positivista y deductivo. 

De ahí que la experiencia de José es un llamado que nos interpela y 
nos obliga a cuestionar la validez de cualquier marco conceptual que 
no logre explicar o abordar la problemática que él encarna. Si una teo-

7	 Creemos pertinente y responsable informar que en el presente escrito usamos un 
estudio de caso hipotético con propósitos pedagógicos que estimulan el ejercicio 
hermenéutico y el pensamiento crítico. La narrativa de José y su experiencia con 
la “neblina silenciosa” no corresponde a un acompañamiento real específico, sino 
que es una elaboración con fines demostrativos basada en experiencias empíricas. 
Aunque José no sea real en sí mismo, él encarna las problemáticas y las dinámicas 
descritas que sí son reales para muchas y muchos adolescentes que buscan su 
identidad en etnias que resisten la colonialidad y la destrucción de la creación. 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
20

ría sobre la espiritualidad o el malestar individual aísla a José dentro de 
su propia culpa, tendríamos que desautorizarla inmediatamente. Insis-
timos, solo después de sumergirnos en la narrativa de José legitimamos 
la convocatoria de los marcos de interpretación como mediaciones. 

Marcos de interpretación y praxis liberadora

La premisa central sobre la que descansa nuestra reflexión que el 
lenguaje verbal, con su estructura lineal, a menudo es insuficiente 
cuando las personas intentan articular sus conflictos más profundos. 
Un trauma, un duelo no resuelto o una crisis de identidad, pocas veces 
se expresan completamente con palabras. Las experiencias complejas 
suelen articularse mejor a través de metáforas, sueños e imágenes. El 
lenguaje simbólico evita cualquier tipo de reduccionismo, pues su ca-
pacidad polisémica y habilidad para trascender la lógica del discurso 
le permite contener y expresar mejor las complejidades emocionales 
de la experiencia de José. A diferencia del lenguaje literal que, como ya 
dijimos, busca la precisión objetiva, el lenguaje simbólico es evocador, 
operando en las dimensiones de la imaginación y el sentimiento. El 
lenguaje simbólico no se limita a representar una realidad, sino sobre 
todo la encarna y la hace tangible a nivel emocional y espiritual.8

El acompañamiento pastoral a José se nutre de aportes de diver-
sas vertientes filosóficas, terapéuticas y teológicas. Aquí articulamos 

8	 La metáfora del “desierto”, por ejemplo, podría ir más allá del lugar geográfico 
para simbolizar un período de soledad, falta de compromiso comunitario o una 
prueba de fe. Del mismo modo, un “río” puede evocar el fluir de la vida, la sana-
ción o la purificación. Igualmente, una mujer que se describe a sí misma como 
“náufraga” podría estar reflejando no solo un sentimiento de soledad, sino un 
trauma histórico de migración y desplazamiento forzado. Quienes acompañan 
pastoralmente, en lugar de solo explorar la soledad, puede indagar sobre la “co-
rriente” que la llevó a esa situación y las “tempestades” que enfrentó junto con sus 
familiares, dándole un sentido más amplio y colectivo a su dolor. De igual forma, 
un hombre que lucha por expresar sus emociones podría externalizar su rigidez 
como “un muro de piedra,” reconociendo finalmente que éste es una construc-
ción impuesta por la sociedad, no una parte inherente de su ser. 



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
21

tres mediaciones: un enfoque narrativo, la hermenéutica ecofeminista 
de liberación y la teoría general de la imaginación de Paul Ricoeur. La 
conjunción de estas propuestas adquiere particular relevancia en con-
textos de opresión propios de América Latina y el Caribe. 

Estos marcos de interpretación no son verdades a priori a ser im-
puestas, sino herramientas convocadas por la realidad de José y su co-
munidad para deconstruir la problemática. Al partir de la experiencia 
encarnada de José, como acto primero, nos aseguramos que posea res-
ponsabilidad ética, dado que su validez emana de la capacidad de los 
marcos hermenéuticos para proponer y transformar la vida concreta y 
restaurar la armonía del cuerpo-territorio de José y de su comunidad.

Enfoque narrativo

Para estructurar el diálogo pastoral,9 adoptamos un enfoque na-
rrativo que se sustenta en la estructura de la Terapia Narrativa. Este 
modelo terapéutico no se utiliza como un protocolo clínico, evitando 
así la necesidad de una validación clínica rigurosa, sino como una fi-
losofía para la construcción de sentido que permite a la pastora doña 
Marta utilizar las preguntas mayéuticas para externalizar el problema 
y guiar a José hacia la co-construcción de nuevas narrativas de su his-
toria personal y de su comunidad. Este enfoque es crucial para movili-
zar la imaginación productiva (Paul Ricoeur) y la crítica a la opresión 
(Hermenéutica de Liberación), que desarrollamos más adelante.

Reiteramos que las siguientes fases no buscan replicar un protoco-
lo clínico, sino utilizar la estructura de la narrativa para enmarcar la 
metáfora como el vehículo privilegiado de la verdad de José. Como 

9	 Deseamos destacar que, en el contexto de la Teología Práctica Latinoamerica-
na, el acompañamiento pastoral trasciende el modelo institucional de la “oficina 
pastoral” (propio de algunas visiones eurocéntricas o norteamericanas). El diá-
logo de fe se desarrolla en el espacio-vida de José, en lugares de alta significación 
biocéntrica y comunitaria, como a la orilla del río, bajo un árbol o en el espacio 
compartido del hogar, donde la relacionalidad es visible y palpable. Esto subraya 
la importancia de la encarnación contextual del enfoque narrativo.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
22

mencionamos anteriormente, este proceso permite trazar un camino 
desde la metáfora opresiva (la “neblina silenciosa”) hasta la metáfora 
liberadora (el “guardián del río”). De esta forma vemos cómo las perso-
nas y las comunidades utilizan sus propios símbolos y metáforas para 
dar sentido a sus vidas, en los procesos de externalización, deconstruc-
ción, búsqueda de valores y co-construcción de nuevas narrativas de 
historias personales y colectivas. 

La Terapia Narrativa propuesta por Michael White y David Eps-
ton,10 de la cual recibimos inspiración para el enfoque narrativo que 
aquí presentamos, es una especie de viaje de autodescubrimiento y em-
poderamiento que invita a José a convertirse en el autor de su propia 
historia y a encontrar significado y esperanza en su vida. Una de las 
características distintivas de dicho enfoque es el énfasis en despatolo-
gizar y no culpar a José de los problemas. En lugar de etiquetarlo según 
un diagnóstico o síntoma, este enfoque se centra en separar a José de 
sus problemas, permitiéndole examinar críticamente las influencias 
culturales y sociales que moldean su joven vida.

La conversación mayéutica es esencial en un acompañamiento pas-
toral no-directivo, convirtiéndose en un método de diálogo socrático 
para ayudar a la persona a “dar a luz” a sus propias verdades y la pre-
sencia transformadora de Dios que ya reside en su interior. En lugar de 
ofrecer respuestas o dar sermones, la mayéutica transforma el diálo-
go en un proceso de descubrimiento guiado por preguntas circulares, 
abiertas y éticamente responsables, priorizando la cosmovisión Ngäbe 
y la conexión ecológica, y, por supuesto, evitando el lenguaje clínico. 

Creemos que es fundamental señalar que, aunque el acompaña-
miento utilice metáforas, imágenes y rituales como apoyo, el ritmo y 
la profundidad del diálogo son establecidos primariamente por José. 
Doña Marta, como acompañante con enfoque narrativo, intenta com-
prender el mundo simbólico de José haciendo preguntas desde una 
perspectiva del no saber. En cierta forma, esto garantiza que el camino 

10	 Cf. Medios narrativos para fines terapéuticos (Paidós, 1993).



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
23

hacia la sanación y praxis transformadora de José emane de su propia 
voz y de su propia cosmovisión.  

Hemos de aclarar que las preguntas presentadas en los siguientes 
esquemas funcionan exclusivamente como ejemplos ilustrativos, no 
como un protocolo de interrogatorio cerrado. Estas preguntas sirven 
como referentes heurísticos para doña Marta, indicándole una posi-
ble dirección hermenéutica a seguir, pero que no agotan la conversa-
ción. Doña Marta debe mantenerse firmemente anclada en la ética del 
cuidado, lo que implica que la generación de nuevas preguntas en el 
diálogo sea un acto dinámico y orgánico que emerge directamente de 
las respuestas y del ritmo de José. Por lo tanto, doña Marta tiene la 
responsabilidad de priorizar la escucha atenta y permitir que la voz de 
José guíe la profundidad, el enfoque y la secuencia del diálogo, garan-
tizando así que la creación de nuevas narrativas propias.

El enfoque narrativo tiene premisas que se podría organizar en cier-
tas secuencias que usaremos con fines pedagógicos en los esquemas a 
seguir: Identificar el relato dominante, externalizar el problema, ex-
plorar aspectos de valor para José, descubrir las implicaciones de los 
eventos extraordinarios.11 

Externalización  

La externalización es el uso simbólico más importante en el enfoque 
narrativo que busca identificar el relato dominante. El problema se se-
para del individuo y pasa a ser una entidad con nombre y vida propia 

11	 Advertimos contra la falacia de concebir la sanación como proceso lineal ascen-
dente por etapas o que va in crescendo. Es importante que doña Marta reconozca 
que la liberación narrativa es profundamente dialéctica, es decir, José no transita 
de “victoria en victoria”, sino que experimenta el crecimiento como un movi-
miento pendular. Es esperable que la “neblina silenciosa” reaparezca o que José 
experimente momentos de recaída y duda, los cuales él no debería interpretarlos 
como un fracaso, sino como una oportunidad para reafirmar su nueva identidad 
frente a la narrativa opresiva. La tarea de doña Marta es mantener un espacio 
ético que valide estos retrocesos como parte constitutiva de su crecimiento.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
24

para que José lo vea como una entidad externa con la que puede inte-
ractuar. Por ejemplo, se busca que José pase de decir “soy una perso-
na deprimida” a “la depresión me asfixia”, transformando la visión del 
problema y desarrollando un rol activo en su recuperación y reescritu-
ra de su historia.  En el contexto latinoamericano, este procedimiento 
es crucial para desvincular el dolor de la culpa individual y conectarlo 
como consecuencia de los pecados de las estructuras sociales. 

El objetivo principal es separar a José del problema, dándole un 
nombre y una identidad al relato dominante -“neblina silenciosa”- y 
así comenzar a interactuar con ella.

Cuadro 1
Separar a José del problema

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Durante los diálogos pastorales, José logra nombrar su depre-
sión como una “neblina silenciosa” que siente que lo asfixia.
Doña Marta parte de la premisa que José no es el problema, el 
problema es la “neblina silenciosa”.

Fuente: Imagen descargada de la plataforma Pexels.

Siente que la “neblina silenciosa” apa-
rece con fuerza cuando llegan a com-
prar los frutos de la tierra y su familia 
se queja que cada vez les pagan menos.
José comienza a reconocer que él no es 
la neblina, sino que él es el observador. 

Usando una imagen de la metáfora externalizada por José, proponemos algunas preguntas ilustrativas 
para el diálogo.
	- ¿Hace cuántos días o meses sientes que te rodea la neblina?
	- ¿En qué momentos la neblina te rodea con más intensidad?
	- Si pudieras dibujar o describir la “neblina silenciosa”, ¿qué aspecto tendría cuando está más densa y 
fuerte?

	- ¿Cómo reacciona tu cuerpo cuando la neblina te rodea?
	- José, si la “neblina silenciosa” pudiera hablar, ¿qué crees que te diría?
	- José, si esta neblina no sos vos, sino una fuerza externa, ¿en qué momento de tu vida empezaste a 
notarla?

	- ¿Te gustaría decirle a la neblina que se vaya y que no quieres que regrese más?

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro con ilustración de diálogo y 
preguntas ilustrativas vs. Resultados y nuevo significado



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
25

El arte del acompañamiento pastoral reside en la validación del len-
guaje simbólico de José en la fase de externalización. Es necesario que 
doña Marta funcione como una especie de espejo, no como creado-
ra de símbolos, sino partiendo de la metáfora de la “neblina silencio-
sa” que José expresa. Esta perspectiva no es solo metodológica, sino 
fundamentalmente ética. El imponer metáforas propias, por ejemplo, 
sugiriendo un símbolo que no resuena con la cosmovisión o la expe-
riencia de José, constituye una forma sutil de violencia epistémica y 
anula sus capacidades para re-escribir su propia narrativa. Al honrar y 
reflejar las imágenes que ya existen en el universo simbólico de José, se 
respeta la autonomía y se facilita un proceso de sanación que es autén-
tico y, por ende, verdaderamente transformador.

Deconstrucción 

Una vez que el problema se externalizó y se le dio un nombre, el 
enfoque narrativo invita a la deconstrucción de la “historia del pro-
blema”. Como herramienta metodológica, opera mediante una lectura 
minuciosa y crítica de una narrativa cultural, en el caso de José, bus-
cando exponer las jerarquías tácitas y los presupuestos ideológicos que 
se presentan como naturales o universales. A través de la hermenéutica 
de la sospecha, la deconstrucción busca revelar las huellas del poder y 
la violencia que permanecen ocultas en las narrativas, preparando así 
el terreno para la reconstrucción o la liberación de nuevas narrativas.

Aquí, ambos, doña Marta y José, examinan la metáfora de la “nebli-
na silenciosa” y los símbolos que la mantienen en el poder. En América 
Latina y el Caribe, estas metáforas a menudo reflejan cosmovisiones y 
experiencias culturales específicas.

Anteriormente enfatizamos que no debemos imponer metáforas en 
la externalización. Sin embargo, en la deconstrucción podríamos cui-
dadosamente sugerir una metáfora que surja de la experiencia José, 
que sea de su mundo simbólico y que conecte con la “neblina silen-
ciosa”. En la deconstrucción, al sugerir la “tristeza de la tierra” con el 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
26

propósito de ayudar a José a nombrarla y a darle peso, no significa 
imponerla, sino presentar una posibilidad de sentido que José puede 
tomarla o rechazarla. Este momento de apertura suele ocurrir cuando 
la persona está deconstruyendo su narrativa opresiva pero aún no ha 
articulado plenamente su nueva identidad o su camino de acción.

El objetivo principal es desvelar o desenmascarar el origen cultural, 
social o histórico de la “neblina silenciosa”.

Cuadro 2
Desvelar el origen cultural, social o histórico de la “neblina silenciosa”

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Se explora la hipótesis de conexión de depresión de 
José con la metáfora de la “tristeza de la tierra” (con-
cepto ancestral de desequilibrio cósmico).
Proponemos algunas preguntas ilustrativas:
	- ¿Será posible que la neblina te oculta algo que ella 
no quiere que veás ni escuchés?

	- ¿En qué pensás cuando sentís que la neblina te as-
fixia? ¿Qué te recuerda?

	- ¿Qué pasarías si la naturaleza, la tierra toda, te ha-
blara y te dijera que está triste?

	- ¿Alguno de tus amigos también se siente deprimi-
do?

José comienza a creer que la neblina es como 
una intrusa que busca ocultar cosas.
Se pregunta que tal vez la “neblina silenciosa” 
intenta ocultar los valores de su cultura Ngäbe, 
tales como la curiosidad, el respeto, la conexión 
con sus ancestros y la de cuidar la naturaleza.
José descubre que su dolor personal podría es-
tar vinculado a la memoria histórica y al sufri-
miento ambiental.
Cree darse cuenta que su tristeza podría ser, en 
parte, una respuesta empática al sufrimiento de 
su tierra y su pueblo.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro de diálogo y preguntas ilustrativas 
vs. Resultados y nuevo significado

Explorar aspectos de valor de José y de su comunidad

Este proceso no se trata de crear una fantasía de resultados mági-
cos, sino de encontrar resultados únicos, es decir, momentos en la vida 
concreta de José donde la neblina desaparecía. En el contexto latinoa-
mericano, estos momentos a menudo se encuentran en las historias 
de resistencia, la sabiduría ancestral, y las narrativas de la comunidad.

El objetivo principal es encontrar momentos, habilidades o valores 
en la vida de José y su comunidad donde la “neblina silenciosa” perdió 
poder.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
27

Cuadro 3
Momentos en la vida y la comunidad

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Sugerimos algunas preguntas ilustrativas:
	- José, ¿alguna vez te sentiste más fuerte que la ne-
blina? ¿En qué momentos?

	- Si esa tristeza que sientes es la “neblina silencio-
sa”, ¿qué te dice el río cuando estás cerca de él?

	- ¿Cuéntame alguna forma que tu abuela Ngäbe te 
enseñó a honrar la tierra y los ríos?

	- ¿Qué habilidades tienes que la neblina no te pue-
de arrebatar?

José, usando otra de sus metáforas, recuerda que 
cuando está triste y desmotivado, se va solo al río 
y escucha la “voz del río”. Dice que eso le da fuerza 
(su resiliencia).
También recuerda que la neblina se despejó cuan-
do estaba ayudando a su padre y a la comunidad a 
sembrar maíz.
José empieza a relacionar que la “voz del río” se 
podría convertir en su mayor fortaleza cuando la 
neblina aparezca otra vez.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro de diálogo y preguntas ilustrativas 
vs. Resultados y nuevo significado.

Antes de pasar a la co-construcción de nuevas narrativas, doña 
Marta le recomienda a José hacer un ritual para dar ese paso acom-
pañado por una o dos personas de su mayor confianza. Consiste en 
escribir en un papel “neblina silenciosa”, doblarlo en forma de barquito 
y lanzarla al río para que, de forma simbólica, la “voz del río” arrastre 
y disipe la “neblina silenciosa”. Este es un ritual sencillo para “dejar ir” 
la depresión y que la “neblina silenciosa” pierda todo poder sobre José. 
Esto puede ayudarlo a cerrar un capítulo, a celebrar los logros e hitos 
importantes, y a comprometerse con nuevas formas de ser y actuar en 
el futuro. 

Co-construcción de nuevas narrativas

Una vez que José, con la ayuda de la “voz del río”, identifica resul-
tados únicos, que son precisamente los momentos, acciones o valores 
que disipan la “neblina silenciosa”, entonces ya se puede iniciar con 
el proceso de co-construcción o re-escritura de nuevas narrativas. Si 
durante ese proceso a José todavía se le dificulta articular la nueva na-
rrativa, se le puede sugerir que busque una metáfora que cristalice su 
nueva identidad o acción.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
28

Aquí hay que tener muy presente, que la construcción de nuevas na-
rrativas no es solamente un proceso que se realiza de forma individual. 
En muchas culturas de nuestros pueblos originarios, la identidad está 
intrínsecamente ligada a la comunidad. Por esa razón es importante 
tener claro que el enfoque narrativo puede también incluir la narración 
colectiva, donde la historia de José se re-escribe en presencia de su 
familia o comunidad, fortaleciendo de esta forma los lazos y creando 
una narrativa compartida que se celebra en un ritual simbólico. Cree-
mos que José no se libera de la “neblina silenciosa” él solito, sino que 
también es liberado por su pueblo. 

El objetivo principal es que José re-escriba una nueva narrativa de su 
identidad empoderada y significativa.

Cuadro 4
Re-escribir una nueva narrativa de identidad empoderada y significativa

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

La tristeza se resignifica: ya no es una debi-
lidad, sino una sensibilidad profunda que lo 
conecta con la tierra: la “tristeza de la tierra”.
Se le apoya en su búsqueda de una nueva 
narrativa de identidad con preguntas ilus-
trativas como estas:
	- ¿José, qué te imaginás que te dice la “voz 
del río”?

	- ¿Quiénes más del grupo de tus amigos 
necesitan escuchar la “voz del río” en este 
momento?

	- José, primero imaginémonos y luego en-
sayemos juntos varias formas de actuar 
como “guardián del río”.

	- José, dentro de un año, ¿qué historia ima-
ginas que contarás sobre la primera vez 
que el “guardián del río” disipó completa-
mente a la “neblina silenciosa”?

	- ¿Qué habrás logrado para ese entonces?

José trata de reescribir su historia, pasando de ser “asfi-
xiado por la neblina” a “guardián del río”, como su nueva 
identidad.
José articula que el río le está diciendo que lo cuide y 
termina con la nueva narrativa de “guardián del río”, lo 
que ayuda a José a nombrar su utopía personal.
Esta metáfora es un puente entre el valor que ya existe en 
José y la acción futura que desea proyectar.
Su nueva narrativa se centra en aprender a participar en 
la acción comunitaria del cuidado de su medio ambiente 
y en la recuperación de la sabiduría ancestral.
José se propone dar los primeros pasos comenzando con 
jornadas cortas de limpieza del río (una hora por mes) 
invitando a participar a un grupo de amigos. Después 
de la limpieza, dice, jugarán futbol y se bañarán en el río.
Para su nueva identidad José asume para sí el verbo ngu-
buore  (cuidar) que subraya la profunda relación entre 
identidad y praxis.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga.

El enfoque narrativo no sólo usa símbolos para externalizar proble-
mas, sino que se enriquece al reconocer la profundidad de las cosmovi-
siones y los símbolos culturales. Al hacerlo, se convierte en una herra-
mienta de sanación que no únicamente libera a José, sino que también 



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
29

honra y fortalece las narrativas ricas y resilientes de las comunidades 
latinoamericanas y caribeñas.

La “tristeza de la tierra” es una metáfora profundamente arraigada 
en la cosmovisión de los pueblos originarios de América Latina y el 
Caribe. Como ya lo comentamos anteriormente, en el caso de José, no 
se trata de una depresión clínica individual, sino de un dolor colectivo, 
ancestral y espiritual que surge de la opresión, la explotación y la des-
conexión con la naturaleza. Simboliza el dolor que sienten los pueblos, 
los animales y la naturaleza en su conjunto debido a la ruptura del 
equilibrio cósmico. 

Esta metáfora encapsula el trauma histórico de la colonialidad. Es 
un dolor que se siente en el cuerpo, afirman las teólogas feministas, en 
la memoria colectiva y en el espíritu. Es un sufrimiento que resulta de 
perder la conexión sagrada con la tierra, considerada una entidad viva 
y una madre, la “Pacha Mama”, reafirman las culturas ancestrales. 

La destrucción del medio ambiente, la tala indiscriminada de árbo-
les y la contaminación no son únicamente problemas ecológicos, sino 
heridas al alma que se interrelacionan con injusticias sociales, opresión 
y desigualdad económica que se perciben como un desorden que afec-
ta a todo el cosmos. El hambre, la pobreza y la explotación son mani-
festaciones de esta tristeza que emana de la tierra misma. 

A partir de eso, consideramos que las metáforas de José, la “neblina 
silenciosa” y el “guardián del río” y la que sugerimos respetuosamente 
sobre la “tristeza de la tierra”, además de liberarlo fomentan paulatina-
mente una conexión más estrecha con su comunidad. 

Mientras José se encamina hacia la adultez, lo acompaña el verbo 
ngubuore  (cuidar) que él lo adoptó como su nueva identidad, que lo 
empodera en su crecimiento de participación en las acciones de guar-
dián y defensor de la creación junto con su pueblo.     



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
30

Hermenéutica del cuidado de la Teología Ecofeminista 
latinoamericana 

Hemos visto el enfoque narrativo como el primer marco de inter-
pretación de las experiencias de José. El segundo marco que deseamos 
destacar ahora viene de la Teología Ecofeminista latinoamericana y ca-
ribeña.12

La conexión entre los pilares de la ecoteología y el caso de José no 
es casual. De hecho, el enfoque narrativo, en contextos de Abya Yala, 
opera como una praxis ecoteológica que utiliza las metáforas locales 
para descolonizar el dolor y el sufrimiento. Recordamos aquí el con-
cepto teológico latinoamericano de que los problemas no son necesa-
riamente personales, sino que están arraigados en narrativas históricas 
y colectivas de opresión, colonialidad, desigualdad que se consideran 
pecados estructurales.

El proceso sanador de José en su adolescencia, es un ejemplo pa-
radigmático de la hermenéutica ecoteológica, la cual transforma el 
diagnóstico individual en un acto comunitario de justicia y liberación 
cósmica. El acompañamiento reconfigura el sentido de su depresión 
mediante la creación de metáforas que reintegran a José a su comuni-
dad y a su territorio.

Estamos completamente conscientes que el fomento del pensamien-
to crítico demanda la constante revisión y fundamentación de las es-
tructuras de conocimiento y creencias. La epistemología teológico-fe-
minista emerge como alternativa rigurosa al positivismo tradicional, 

12	 Bibliografía para profundizar este punto: Leonardo Boff, Ecología: grito de la Tie-
rra, grito de los pobres (Trotta, 1996); Jonathan Pimentel Chacón, “Epistemolo-
gía y teología en Ivone Gebara Discusión introductoria”, Vida y Pensamiento 27, 
núm. 1 (2007): 81–125; Lucía Ramón Carbonell, “Ecofeminismos y teologías de 
la liberación”, Papeles de relaciones ecosociales y cambio global, núm. 125 (2014): 
101–9; Priscila Barredo-Pantí, “Teologias e ecofeminismos da América Latina: 
o sopro da vida para a plenitude da vida”, Temas de Nuestra América, Temas de 
nuestra América 32, núm. 59 (2016): 115–28; Mary Judith Ress, “Espiritualidad 
ecofeminista en América Latina”, Investigaciones Feministas 1 (mayo de 2010): 
111–24.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
31

reconociendo que la construcción del conocimiento es inherentemen-
te situada, subjetiva, experiencial, corporal y relacional. Este enfoque 
busca generar un conocimiento más justo, inclusivo y transformador, 
postulando que la objetividad absoluta es una ilusión en la interpreta-
ción teológica y social.

No olvidemos las narrativas de resistencia y resiliencia en América 
Latina y el Caribe que no son historias del pasado, sino fuerzas vivas 
que definen la identidad, la espiritualidad y la lucha de las comunida-
des hasta el día de hoy. Estos relatos, a menudo transmitidos de forma 
oral a través de generaciones, son la evidencia de la capacidad de los 
pueblos para sobrevivir, resistir y florecer ante la opresión, la violencia 
y el despojo. 

A diferencia de los modelos teológicos tradicionales, la ecoteología 
se inspira en los principios de la teología de la liberación y las teologías 
feministas. Las teólogas latinoamericanas y caribeñas han emprendi-
do una relectura crítica de los símbolos sagrados, cuestionando la vi-
sión androcéntrica y eurocéntrica presente en las narrativas bíblicas. 
En este marco, por ejemplo, la figura de la sanadora, concebida como 
aquella que alimenta y protege con ternura, adquiere una relevancia 
equivalente a la del pastor-líder. Los ritos, en particular aquellos que 
manifiestan sincretismo religioso, no son interpretados como expre-
siones heréticas, sino como formas legítimas y poderosas de la religio-
sidad popular que otorgan sentido y propician la sanación.

La Hermenéutica Feminista de Liberación es una corriente bíbli-
co-teológica que utiliza la perspectiva de género y la perspectiva de 
liberación en la interpretación de textos, especialmente en aquellos 
textos que han sido tradicionalmente interpretados por voces masculi-
nas, como ocurre con los textos religiosos. Esta corriente busca no solo 
comprender los textos desde una perspectiva de género, sino también 
utilizar esa comprensión para desafiar las estructuras de poder patriar-
cal y promover la liberación de las mujeres y de la colonialidad del 
conocimiento.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
32

Sumado a lo anterior, la hermenéutica feminista también se con-
textualiza a sucesos o realidades sociales mediante una reinterpreta-
ción crítica que busca visibilizar las experiencias y perspectivas de las 
mujeres y etnias, así como cuestionar las narrativas dominantes que 
a menudo las han silenciado o subvalorado. El caso de José ilustra un 
proceso de liberación integral donde la praxis ecoteológica armoni-
za con el enfoque narrativo, validando las experiencias de dolor como 
una respuesta profética al deterioro del mundo.

Desglosemos tres aspectos importantes:

La “neblina silenciosa” como manifestación de colonialidad 

Como pilar metodológico, la teología ecofeminista acude a la her-
menéutica de la sospecha en todas las narrativas (bíblica, filosófica o 
científica) que promueven el control, el dominio o la jerarquización de 
la vida como un mandato de explotación, deconstruyéndolas y rele-
yéndolas como un llamado al servicio y a la custodia.13 

Jocabed Reina Solano Miseli ha reflexionado con bastante profun-
didad este tema. Una de esas reflexiones que vale la pena tomar en 
cuanta es la siguiente, donde plantea algunas afirmaciones relaciona-
das con la esperanza en contra del epistemicidio:

El “epistemicidio” trata de la destrucción de saberes propios de 
un pueblo. De la liquidación de algunas formas de apre(he)nder, 
crear y transmitir conocimientos comunitarios, ancestrales o los 
propios de ciertas culturas de naturaleza genuina especialmente 
tras el nacimiento y uso del método científico como el único 
validador por parte de las clases dominantes. 
La teología ecofeminista constituye un giro hermenéutico y una 
ruptura de naturaleza descolonial con las estructuras de domi-
nación epistémica, con el objetivo de reinterpretar la revelación 
y la tradición al desarticular el antropocentrismo inherente a 
la teología clásica occidental. Implica una crítica y una decons-

13	 Cf. Ivone Gebara, Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión (Trotta, 2000).



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
33

trucción activa de los supuestos filosóficos y teológicos de ma-
triz eurocéntrica y patriarcal que subyacen en el conocimiento 
canónico y hegemónico.14

Como se puede apreciar en este aporte de Solano Miseli, lo que  
plantea es que de esta forma se recuperan los saberes ancestrales, pos-
tulando la valorización y reincorporación de los conocimientos encar-
nados y situados, las prácticas y las contribuciones epistemológicas de 
la sabiduría de las culturas originarias y afrodescendientes, recono-
ciéndolos como fuentes legítimas de verdad.

En todo caso, vale es muy importante reconocer que la teología 
ecofeminista ha evidenciado claramente la relación sistémica entre la 
subordinación de los grupos originarios y la sobreexplotación del me-
dio ambiente como la profanación de cuerpos-territorios. Este enfoque 
se fundamenta en la sabiduría de los pueblos originarios de Abya Yala, 
quienes conciben la realidad a partir de una profunda interconexión 
biocósmica.

Cuadro 5
La “neblina silenciosa” como manifestación de colonialidad. Resumen temático reflexivo.

El sentimiento de depresión en José es la manifestación de una ideología de la 
opresión que busca ser internalizada en él. De ahí que el pecado estructural se 
contraponga al “fracaso personal”. El problema no es un desorden mental o apatía 
de José, sino la “neblina silenciosa” que contamina tanto el alma como el río de su 
pueblo que promueve el control, el dominio y la jerarquización de la vida. 

Podemos decir que la neblina representa la violencia simbólica (colonialismo, 
racismo, machismo) que ataca el cuerpo-territorio de José, intentando silenciar 
la “voz del río” y el conocimiento ancestral. Al externalizarla, José deja de ser “el 
enfermo” para convertirse en el sujeto atacado por una fuerza externa.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga.

14	 “Grito de esperanza en contra del epistemicidio, la nación Guna Dule”, Folleto 
Integrador, 2019, 1. Jocabed pertenece a la nación Guna Dule, un pueblo indígena 
que es uno de los siete grupos étnicos originales en Panamá.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
34

La “tristeza de la tierra” como el locus theologicus 

El proceso de deconstrucción del enfoque narrativo se alinea con 
la hermenéutica ecoteológica, que concibe a la tierra como un sujeto 
teológico viviente. La manifestación de lo sagrado no se restringe a 
los textos canónicos, sino que se encuentra en los procesos vitales, los 
ciclos naturales y los elementos geográficos (ríos, montañas, semillas). 
Esto implica una revaloración del cuerpo y del territorio como lugares 
teológicos primarios.

Se establece una conexión analítica entre la opresión social y la de-
gradación ambiental.  Para alcanzar una sociedad equitativa, el ecofe-
minismo aboga por un modelo redistributivo, ecológico y sostenible. 
Cuestiona las relaciones de poder y dominación inherentes al sistema 
patriarcal y capitalista que promueven una cultura de extractivismo. 
Defiende la ética del cuidado, la justicia y la igualdad, proponiendo la 
imaginación de nuevos horizontes de convivencia basados en el respe-
to mutuo hacia la naturaleza y entre los seres humanos.

Jocabed Solano, dice que, desde la perspectiva de su pueblo Guna 
Dule, la tierra es nuestra madre y todos los seres vivos somos parte de 
una familia cósmica. También destaca cómo nuestros actos afectan al 
planeta y la necesidad urgente de justicia climática, llamando a unirnos 
en oración y acción para proteger nuestro hogar común. “Mi esperanza 
personal, dice, se basa en el reconocimiento de que el Creador ama a su 
creación y que, en el movimiento de su resurrección, está movilizando 
a muchas personas que, a través de sus luchas y resistencias, proponen 
narrativas alternativas a la destrucción de la tierra”.15 Esta esperanza se 
manifiesta en acciones concretas que generan vida. Reconocer que el 
mal no prevalecerá (Salmo 1:6) debe impulsarnos a seguir alzando la 
voz y a proclamar las buenas nuevas de Jesús, quien anhela la renova-
ción total de la creación. 

15	 Jocabed Solano, “Reflexiones sobre la COP29. No hay justicia climática sin justi-
cia para toda la creación, incluyendo a los seres humanos”, Jocabed Solano, el 10 
de diciembre de 2024.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
35

Al vincular el dolor de José a la contaminación del río o que la abue-
la ha dejado de hablar con las plantas, él abandona la narrativa de ser 
un joven fallido para verse como un componente sensible de un eco-
sistema sufriente. Su cuerpo se convierte en el lugar donde la opresión 
ecológica y social de su comunidad Ngäbe se hace explícita y se revela 
teológicamente. Su tristeza es, por tanto, una respuesta profética al des-
equilibrio cósmico.

Entre otras cuestiones epistemológicas, el concepto de relaciona-
lidad y crítica al dualismo recorren toda la obra de Ivone Gebara.16 
Su pensamiento coloca la noción de la relacionalidad sistémica como 
principio rector de la teología y la ética. Esta conceptualización de-
construye directamente los dualismos tales como la distinción jerár-
quica entre lo humano-no humano, naturaleza-cultura y el yo-otro. De 
hecho, la producción teológica de Gebara se caracteriza por un estilo 
poética creacional que busca gestar lazos de interdependencia y otor-
gar rostro y voz a todas las personas marginalizadas, incluyendo a los 
elementos del ecosistema.

Cuadro 6
La “tristeza de la tierra” como el locus theologicus

Al recontextualizar su dolor como la “tristeza de la tierra” y al escuchar la “voz 
del río”, José abandona el antropocentrismo. Su sufrimiento se convierte en una 
conexión profunda con la Pacha Mama que sufre por la contaminación. Esta es 
una revelación inmanente, su dolor es la forma en que lo divino y el territorio se 
comunican con él.

De esta forma se descoloniza el sufrimiento al proveerle a José un marco para que 
valide este dolor. Su depresión no es una debilidad, sino una sensibilidad pro-
funda que le permite percibir el trauma colectivo e histórico de su pueblo Ngäbe, 
la pérdida de tierras, la marginación cultural. De esta forma el dolor de José se 
convierte en un lenguaje profético.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Resumen temático reflexivo

16	 Intuiciones ecofeministas, 35–90. Recomendamos la revista de la UBL que contie-
ne tres ponencias de Ivone Gebara y dos reflexiones de estudiantes de Maestría en 
Teología de esa época: Vida y Pensamiento, “Ivone Gebara - Reflexiones desde el 
ecofeminismo”, Revista Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 7–132.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
36

En el proceso de José se deconstruye la ruptura del vínculo rela-
cional consigo mismo, con su comunidad y con la tierra. La curación 
solo puede ocurrir mediante la restauración de las redes familiares y 
comunitarias. Su dolor se transforma en la “voz del río», la cual simbo-
liza la memoria ancestral y la sabiduría de la interdependencia que ha 
resistido la colonización y el extractivismo.

El “guardián del río” como praxis liberadora 

Esta metáfora une la dimensión ecológica con la justicia social, in-
herente a las ecoteologías de liberación, y establece una meta escato-
lógica alternativa al modelo patriarcal. Los pilares de la hermenéutica 
de los vínculos y la hermenéutica contextual guían la búsqueda de una 
nueva praxis, redefiniendo la identidad de José hacia la interdependen-
cia y el propósito comunitario. Nos salta a la memoria la propuesta so-
teriológica de Ignacio Ellacuría que cambia la perspectiva al introducir 
el concepto de que la liberación de José ha de entenderse no como un 
evento individual, sino como parte de la salvación histórica integral, 
puesto que la redención es un proceso comunitario que exige la supe-
ración de las estructuras de opresión.17 La salvación no es individual 
porque el pecado es estructural, afirma Ellacuría. El pueblo crucifica-
do tiene una doble vertiente, agrega. Es la víctima de los pecados del 
mundo y es también el que aportará la salvación al mundo. No hay 
salvación por el mero hecho de la crucifixión y de la muerte, “...sola-
mente un pueblo que vive, porque ha resucitado de la muerte que se le 
ha infligido, es el que puede salvar al mundo”.18

El rol de “guardián del río” es una vocación de cuidado de la crea-
ción. Este rol se opone directamente al individualismo y a la pasividad. 
José, como guardián, es un actor que defiende el río porque el río, a 
su vez, lo sostiene. Es el Ayni (reciprocidad) puesto en acción, donde 
la sanación personal es inseparable de la sanación ecológica y comu-

17	 Cf. “El pueblo crucificado, ensayo de soteriología histórica”, Revista Latinoameri-
cana de Teología 6, núm. 18 (1989): 305–33.

18	 Ibid., 332.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
37

nitaria. Isabel Casilla Suclli analiza la práctica cultural del ayni en el 
contexto andino con el fin de establecer semejanzas con los valores del 
reino de Dios en prácticas cristianas andinas, que se conocen tradicio-
nalmente como reciprocidad y solidaridad.19

La nueva narrativa de la identidad de José como el “guardián del 
río” es un paso hacia la construcción del buen vivir (Sumak Kawsay). 
Esta nueva vocación es la antítesis del individualismo capitalista. La 
identidad de guardián no busca la riqueza personal, sino la armonía y 
la sostenibilidad de la vida comunitaria, tanto humana como no-hu-
mana. Es una praxis de liberación que rechaza la dominación y abraza 
la reciprocidad (Ayni).

Las hermenéuticas feministas reconocen que las identidades son 
constructos interseccionales, es decir, multidimensionales y entrecru-
zados. Las experiencias y perspectivas están intrínsecamente influen-
ciadas por la intersección de categorías como género, etnia, cultura, si-
tuación socio-económica, edad, sexualidad, entre otras, las cuales son 
elementos centrales de la reflexión teológico-pastoral.

Cuadro 7
El “guardián del río” como praxis liberadora

¿Podríamos considerar la nueva identidad de José (“guardián del río”) como una 
proyección utópica que transforma la soteriología del joven José? La salvación 
de su pueblo y de José no es escapar del mundo dentro de la “neblina silenciosa”, 
sino quedarse, cuidar el río y unirse a su pueblo para restaurar la armonía de su 
territorio.

La sensación de depresión es reemplazada por el propósito activo de proteger la 
vida, demostrando que la fe y la praxis de liberación van de la mano, buscando 
así una conexión profunda, no jerárquica, con la naturaleza, lo divino inmanente 
y la comunidad.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Resumen temático reflexivo

19	 Cf. “El ayni como signo de la presencia de Dios en la cultura andina: Un análisis 
sobre la presencia de Dios en las prácticas culturales andinas de Cusco, Perú”, 
Huella Teológica 3, núm. 2 (2021): 113–41.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
38

La imaginación productiva como praxis transformadora 

Para el tercer marco de interpretación de las experiencias de José, 
hemos escogido el ensayo de Paul Ricoeur, “La imaginación en el dis-
curso y en la acción”20 que permite vincular la transformación con la 
crítica social. 

En el subtítulo de este artículo utilizamos el concepto de imagina-
ción productiva que ancla esta reflexión dentro del marco filosófico de 
Paul Ricoeur, llevando así el análisis más allá de una simple narrativa. 
La imaginación no es una evasión de la realidad, sino la función cons-
titutiva que media entre la experiencia fragmentada y la acción ética. 

La aplicación de este marco, vinculado con el enfoque narrativo en 
un contexto de liberación, como la Ecoteología Feminista, revela cómo 
la metáfora y la utopía se convierten en herramientas para desmantelar 
la ideología opresiva y configurar una nueva praxis de justicia.

La relación de la teoría de la metáfora de Ricoeur a la “tristeza de 
la tierra” es profundamente significativa en el contexto teológico, eco-
feminista y de sanación, como en el caso de José. Ricoeur nos ayuda a 
entender por qué esta metáfora no es solo un recurso poético, sino una 
verdad transformadora que rompe con la forma tradicional de ver el 
mundo.

Veamos algunos aspectos de la teoría general de imaginación de Ri-
coeur, los cuales articulamos con los procesos de crecimiento de José 
hasta aquí revisados.

Imaginación crítica consciente

El primer ámbito de la imaginación productiva es postulado por 
Ricoeur al afirmar que cuando la imaginación critica lo real se produce 
la metáfora, un mecanismo de innovación semántico que quiebra la 

20	 Cf. Hermenéutica y Acción. De la hermenéutica del texto a la hermenéutica de la 
acción (Prometeo Libros, 2008), 101–20.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
39

clasificación lingüística para generar nuevo sentido. En la hermenéu-
tica feminista y la ecoteología, esta función se utiliza para subvertir las 
categorías patriarcales que mistifican la opresión.

	- Desmantelación de la ideología: La externalización de la depre-
sión de José, al nombrarlo como “neblina silenciosa”, es una pra-
xis que resuena con la crítica a la imaginación reproductiva de 
Ricoeur. La ideología dominante, positivista y patriarcal, tiende 
a individualizar el sufrimiento como un “fallo químico” o “per-
sonal”. Esta es una imaginación reproductiva que legitima el sta-
tus quo al ocultar las causas estructurales del dolor. Por lo contra-
rio, al José externalizar su dolor, el enfoque narrativo dota a los 
síntomas de depresión de una forma independiente, rompiendo 
y separando la identidad de José con los síntomas. La neblina no 
es José, sino una fuerza invasora de la que se puede distanciar. Al 
usar un lenguaje metafórico, se le da a la “neblina silenciosa” un 
rostro, un contorno. Esta distancia, facilitada por la metáfora, es 
el primer avance para desmantelar la ideología de la culpa indi-
vidualizada.

	- Expansión referencial, la “tristeza de la tierra”. La metáfora se 
manifiesta plenamente al conectar la tristeza y depresión de José 
con la “tristeza de la tierra”, que Ricoeur llama la fuerza heurís-
tica de la imaginación que es la capacidad de abrirse a nuevas 
realidades. 

	- Innovación Semántica: La imaginación de atribuir tristeza a la 
tierra, invita a José a redescribir su cuerpo como territorio y su 
pena como un reflejo legítimo de la opresión sistémica y ambien-
tal. Esta redescripción de la neblina, encuentra su manifestación 
en el hecho mismo de actuar de José.

	- El dolor, que antes era íntimo y secreto, se convierte en un len-
guaje de crítica que denuncia el extractivismo y el despojo cul-
tural.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
40

Imaginación y prefiguración ética, la utopía en la acción

El segundo ámbito de la imaginación productiva, la utopía, es la 
facultad de proyectar un mundo radicalmente diferente, siendo la he-
rramienta esencial de la hermenéutica de la acción.

El proyecto utopista es ser “guardián del río”. La búsqueda de resul-
tados únicos en el enfoque narrativo se enlaza con la función utópica, 
donde la imaginación configura una nueva identidad orientada hacia 
la justicia.

	- Utopía: La figura del “guardián del río” es un pequeño proyec-
to utópico. Esta nueva identidad no es solo una fantasía, sino 
un horizonte ético-existencial que demanda al adolescente José 
a actuar como si el río y la tierra merecieran ser defendidos. La 
imaginación previa a la acción de ser “guardián del río”, es un 
periodo que le permite ensayar las distintas maneras de ser guar-
dián antes de pasar a la acción misma. 

	- Acción transformadora: No hay acción sin imaginación y ensayos 
previos. La construcción de nuevas narrativas se transforma en 
praxis de liberación. José, como guardián, pasa de la pasividad 
silenciosa a la acción política y cultural al proponer la defensa 
del río, del territorio Ngäbe y la recuperación de la abuela para 
volver a hablar con las plantas, un acto de justicia epistémica y 
ecológica. La imaginación, a través de la metáfora, ha mediado la 
transición del sufrimiento a la responsabilidad ética.

El caso de José ilustra cómo la imaginación, teorizada por Ricoeur, 
no es neutral, sino una fuerza dialéctica. Primero desenmascara la 
ideología que patologiza la depresión (“neblina silenciosa”), y luego 
prefigura la realidad de la liberación a través de la identidad narrativa 
utópica (“guardián del río»), anclando la sanación de José y su comuni-
dad en la justicia ecoteológica.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
41

Desafíos y consideraciones éticas desde una perspectiva 
intercultural

La práctica pastoral intercultural demanda una rigurosa formación 
y una profunda sensibilidad ética con el fin de evitar y mitigar la im-
posición de significados. En este estudio hemos hecho énfasis sobre 
los peligros de sugerir metáforas y la individualización del sufrimiento 
durante el acompañamiento pastoral. Aquí deseamos enfatizarlos de 
nuevo porque creemos que son aspectos muy importantes en el diálo-
go pastoral. 

Estos son puntos críticos en cualquier acompañamiento, espe-
cialmente cuando abordamos traumas y opresiones estructurales. El 
riesgo de iatrogenia, daño causado por quien acompaña el proceso, se 
magnifica cuando se trabaja con cosmovisiones de los pueblos origina-
rios. La iatrogenia en el acompañamiento a José no es necesariamente 
un error de técnica, sino que podría ser un fracaso ético y epistémico 
que ocurre al no reconocer la dignidad y la validez de su universo sim-
bólico Ngäbe.

Riesgos de imposición de significados

Este riesgo surge si doña Marta, que es la pastora que acompaña a 
José, no respetara o ignorara las narrativas propias que él plantea. Esto 
ocurriría si doña Marta, al identificar un vacío de sentido en José, aun 
siendo de la misma étnia, pretende acelerar los procesos, imponiendo 
metáforas que sean ajenas a la cosmovisión Ngäbe que podrían no re-
sonar en José, tales como ser un “luchador contra la oscuridad” (im-
posición bélica) o comportarse como un “verdadero siervo de Dios” 
(imposición dogmática). 

Aquí se le produciría daño a José porque sería una manifestación 
de violencia epistémica y colonial. Doña Marta se convertiría en una 
figura que sustituye la opresión externa por una opresión pastoral, dic-
tando y forzando el camino de la sanación. Esto anularía la capacidad 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
42

de José de darle nombre a lo que siente y evitaría que él se nombre a sí 
mismo, profanando su cuerpo-territorio al imponerle un lenguaje y un 
rol que no le son propios.

En el siguiente cuadro esquematizamos los principios éticos, que 
consideramos se deben tener presentes antes de sugerir o no sugerir el 
uso de una metáfora durante los diálogos que se producen en el acom-
pañamiento pastoral:

Cuadro 8
Riesgos de imposición de significados

Principio ético Descripción Evitar

Respetar la cosmovision de José La metáfora sugerida debe 
surgir del universo simbólico 
de José (cultura Ngäbe, río, 
plantas, tristeza de la tierra) 
y no de quien acompaña. Ej. 
términos urbanos, bélicos, o 
ajenos a su fe y cosmovisión.

Metáforas clichés o que im-
pongan una solución externa 
sin conexión con el universo 
simbólico de José Ej. “el ave fé-
nix” que renace de las cenizas.

Ofrecer la metáfora como hipótesis Si fuera necesario hacer una 
sugerencia, ha de ser pre-
sentada como una pregunta 
abierta o una observación 
tentativa (ej., “¿Será que...?”, 
“¿Qué pasaría si...?”).

Declarar la metáfora como la 
“verdad” indiscutible sobre la 
identidad de José. Ejs. “te de-
claro como guardián del río” o 
“vos deberías ser el guardián”.

Validación de parte de José Si José no se apropia de la 
metáfora, no hace eco en él o 
se siente incómodo con ella, 
doña Marta está obligada a re-
tirarla inmediatamente y bus-
car en conjunto la palabra que 
José verdaderamente sí pueda 
expresar por sí mismo.

Presionar o intentar “conven-
cer” a José que una  metáfora 
es la ideal para él.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro con principios éticos para 
sugerir o no una metáfora durante los diálogos en el acompañamiento pastoral

Riesgos por individualización del sufrimiento

Un acompañante formado exclusivamente en un marco psicológico 
occidental podría interpretar la desmotivación de José y la “neblina 
silenciosa” como un trastorno depresivo mayor endógeno o una falta 
de voluntad individual. Al hacerlo, quien acompaña impone un diag-



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
43

nóstico que aísla a José de su contexto. De esta forma se perpetúa el 
individualismo antropocéntrico. Si se le dice implícitamente a José que 
la solución está solo en su bioquímica o en su esfuerzo personal, se nie-
ga completamente que su dolor puede ser una respuesta sana al dolor 
de la tierra y a la opresión histórica de su pueblo. En lugar de liberar 
a José de su carga, este tipo de acompañamiento reforzaría la culpa y 
el fracaso personal, silenciando el clamor profético de su sufrimiento 
depresivo.

Para finalizar este punto sobre los desafíos y consideraciones éticas, 
consideramos que los tres marcos de interpretación que proponemos 
en esta publicación funcionan como una buena defensa contra los ries-
gos éticos mencionados anteriormente, pues desplazan el foco de la 
patología hacia las hermenéuticas del respeto, del cuidado y de la ima-
ginación que conducen a la praxis liberadora.  

El enfoque narrativo, como hermenéutica del respeto, previene la 
imposición. Al externalizar la “neblina silenciosa” y enfocarse en la 
co-construcción de nuevas narrativas, se respeta el principio ético de 
que José realmente es el experto en sus propios sentimientos. Doña 
Marta solo podría sugerir metáforas si éstas fueran necesarias, pero 
José es quien debe validar y encarnar esa nueva identidad, asegurando 
que ser el “guardián del río” provenga de su propia voz y cultura.

La teología ecofeminista, como hermenéutica del cuidado en comu-
nidad, previene la individualización y el colonialismo epistémico. El 
uso de la “tristeza de la tierra” amplía el campo semántico del dolor e 
impide que el sufrimiento de José sea visto como un “dato clínico” y 
lo reubica como un dato ecoteológico y político, lo cual conduce a la 
descolonización del sufrimiento de José a través de la metáfora situada.

Las propuestas de Ricoeur, como hermenéutica de la imaginación 
productiva, previene la iatrogenia al validar los símbolos como cami-
nos hacia la verdad. Al reconocer que las metáforas son capaces de ge-
nerar una nueva visión del mundo (utopía), doña Marta ha de compro-
meterse a no reemplazar el lenguaje simbólico de José por un lenguaje 
literal y reduccionista.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
44

Conclusiones

Hemos terminado el ejercicio hermenéutico del caso de José anali-
zando la confluencia entre la Teoría de la Imaginación de Paul Ricoeur 
y la Hermenéutica Ecoteológica Feminista como praxis de liberación. 
A través de las experiencias de José, un adolescente de la etnia Ngäbe 
en Panamá, examinamos cómo el enfoque narrativo, a través de la ma-
yéutica, facilita la externalización del sufrimiento (depresión) al con-
ceptualizarlo metafóricamente como una “neblina silenciosa”. La clave 
de la sanación reside en la deconstrucción, donde el dolor de José se 
reinterpreta como “tristeza de la tierra”, un grito que vincula el trauma 
de José con la crisis ambiental y el legado de la opresión histórica de la 
colonialidad. 

La imaginación productiva de Ricoeur, a través de la metáfora de 
la “voz del río”, se materializa en la nueva construcción narrativa de la 
identidad de José como el “guardián del río». En el acompañamiento 
pastoral de doña Marta a José se demuestra que las metáforas son vehí-
culos cruciales para la descolonización epistémica y el fomento de una 
ética del cuidado de la creación.

José, como “guardián del río”, aún en su adolescencia enrumbán-
dose a la adultez en sociedades adultocéntricas, pasa de la pasividad 
silenciosa a la acción política y cultural con la idea de comprometerse 
según sus posibilidades a defensar el territorio y el respeto de los valo-
res de la etnia Ngäbe. Este es un acto de justicia epistémica y ecológica. 
La imaginación, a través de las metáforas, ha mediado la transición de 
José del sufrimiento a la responsabilidad ética en una etapa temprana 
de la vida.

Podemos concluir que un modelo de acompañamiento que integra 
el enfoque narrativo y la pastoral a través del universo simbólico se 
presenta como una vía de sanación integral, particularmente pertinen-
te para el contexto latinoamericano y caribeño. Este enfoque holístico, 
culturalmente consciente y sensible a las cosmovisiones ancestrales, 
trasciende los límites del intelecto para conectar con la sabiduría del 



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
45

alma. Al liberar a José de los símbolos impuestos y guiarlo hacia la 
re-apropiación de su propia narrativa, se le empodera para encontrar 
un sentido más profundo y un lugar de autenticidad en su joven exis-
tencia.

Bibliografía 
Baltodano Arróliga, Sara. “Reflexionando acerca del método de Circularidad 

Hermenéutica”. Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020): 1. http://revis-
tas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/88.

Baltodano-Arróliga, Sara. “Sentémonos alrededor de la mesa: Conclusiones 
y reflexiones de las mesas de trabajo de la Consulta de Teología Prác-
tica Latinoamericana y Caribeña”. Teología Práctica Latinoamericana 
3, núm. 1 (2024): 7–10. https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/
view/633.

Barredo-Pantí, Priscila. “Teologias e ecofeminismos da América Latina: o 
sopro da vida para a plenitude da vida”. Temas de nuestra América 32, 
núm. 59 (2016): 115–28.

Boff, Leonardo. Ecología: grito de la Tierra, grito de los pobres. Trotta, 1996.
Casilla Suclli, Isabel. “El ayni como signo de la presencia de Dios en la cultura 

andina: Un análisis sobre la presencia de Dios en las prácticas cultura-
les andinas de Cusco, Perú”. Huella Teológica 3, núm. 2 (2021): 113–41. 
https://www.coclic.org/revteo/index.php/ht/article/view/51.

Ellacuría, Ignacio. “El pueblo crucificado, ensayo de soteriología histórica”. 
Revista Latinoamericana de Teología 6, núm. 18 (1989): 305–33. ht-
tps://doi.org/10.51378/rlt.v6i18.5933.

Fonseca Rivera, Nidia V. “Teología Práctica: ¿Qué metodología se transita 
desde la visión epistemológica latinoamericana y caribeña?” Teología 
Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 2. https://revistas.ubl.ac.
cr/index.php/tpl/article/view/217.

Gebara, Ivone. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión. Trotta, 2000.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
46

Hoch, Lothar Carlos. “Reflexiones en torno al método de la teología práctica”. 
En Teología Práctica en el contexto de América Latina, 3a ed., edita-
do por Christoph Schneider-Harpprecht y Roberto E. Zwetsch. CLAI, 
2011.

Pimentel Chacón, Jonathan. “Epistemología y teología en Ivone Gebara Dis-
cusión introductoria”. Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 81–125. 
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/418.

Ramón Carbonell, Lucía. “Ecofeminismos y teologías de la liberación”. Pape-
les de relaciones ecosociales y cambio global, núm. 125 (2014): 101–9.

Ress, Mary Judith. “Espiritualidad ecofeminista en América Latina”. Investi-
gaciones Feministas 1 (mayo de 2010): 111–24. https://revistas.ucm.es/
index.php/INFE/article/view/INFE1010110111A.

Ricoeur, Paul. Hermenéutica y Acción. De la hermenéutica del texto a la her-
menéutica de la acción. Prometeo Libros, 2008.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Presentación de las conferencias: 
Experiencias, desafíos y perspectivas de la Teología Práctica Latinoa-
mericana”. Teología Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 7-13. 
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/view/211.

Solano, Jocabed. “Reflexiones sobre la COP29. No hay justicia climática sin 
justicia para toda la creación, incluyendo a los seres humanos”. Jocabed 
Solano, el 10 de diciembre de 2024. https://jocabedsolano.com/re-
flexiones-sobre-la-cop29/.

Solano Miselis, Jocabed Reina. “Grito de esperanza en contra del epistemi-
cidio, la nación Guna Dule”. Folleto Integrador, 2019. https://jocabed-
solano.com/wp-content/uploads/2019/05/Trabajo-Folleto-Integra-
dor-Nuevo-joqui-12.pdf.

Vida y Pensamiento. “Ivone Gebara - Reflexiones desde el ecofeminismo”. 
Revista Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 7–132. https://revistas.
ubl.ac.cr/index.php/vyp/issue/view/77.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
47

Vindas, Ruth, y Raquel Huertas-Sánchez. “Pedagogía de la fe: Apuntes de la 
Consulta de Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña”. Teología 
Práctica Latinoamericana 3, núm. 1 (2024): 127–47. https://revistas.
ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/view/639.

White, Michael, y David Epston. Medios narrativos para fines terapéuticos. 
Paidós, 1993.


