
Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026

HERMENÉUTICA PENTECOSTAL FEMINISTA

Reflexiones sobre el ministerio pastoral de mujeres en la 
Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Josseth Danisa Cortés Portuguez*
josethcp1996@gmail.com

FEMINIST PENTECOSTAL HERMENEUTICS

Reflections on the pastoral ministry of women in the Full 
Gospel Church of God of Costa Rica

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Pastora pentecostal costarricense. Actualmente está estudiando una Maestría en 
Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de posgrado realizado 
conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y la Universidad 
Bíblica Latinoamericana (UBL). Además, está realizando estudios de posgrado en 
el programa Studies Doctorate of Ministry (DMIN), en el Pentecostal Theological 
Seminary de Cleveland, Tennessee.



Hermenéutica pentecostal feminista
Reflexiones sobre el ministerio pastoral femenino en la 

Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
49

Josseth Danisa Cortés Portuguez

Resumen

Este artículo presenta algunas reflexiones orientadas a desarrollar una her-
menéutica feminista pentecostal que fundamente bíblicamente el ministerio 
pastoral de las mujeres en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa 
Rica. Frente a las interpretaciones literalistas y patriarcales que restringen su 
liderazgo, el estudio propone un cambio de paradigma hermenéutico. Par-
tiendo de un análisis histórico, se destaca la presencia fundacional de mujeres 
(como el caso de mamá Dandie) y los principios igualitarios en los orígenes 
de la denominación, contrastándolos con las estructuras jerárquicas patriar-
cales actuales que subordinan a la mujer. La propuesta hermenéutica integra 
enfoques metodológicos como la estructura circular de la comprensión (Ga-
damer), los tres polos del método teológico (De Mori), la desobediencia epis-
témica (Mignolo) y la circularidad hermenéutica (Román-López Dollinger). 
Sobre la base de estos enfoques contextuales y liberadores se busca visibilizar 
y validar la experiencia espiritual y el liderazgo femenino como fuentes le-
gítimas de conocimiento teológico, asimismo, como formas de promover la 
equidad de género y empoderar a las mujeres pastoras pentecostales, siguien-
do así el modelo de servicio y justicia de Jesús.

Palabras clave: hermenéutica pentecostal, feminismo, ministerio femenino, 
método teológico, Iglesia de Dios.



Feminist pentecostal hermeneutics
Reflections on the feminine pastoral ministry in the Full 

Gospel Church of God in Costa Rica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
50

Josseth Danisa Cortés Portuguez

Summary

This article presents reflections aimed at developing a Pentecostal feminist 
hermeneutic to biblically substantiate the pastoral ministry of women in the 
Iglesia de Dios Evangelio Completo of Costa Rica. In response to the liter-
alist and patriarchal interpretations that restrict their leadership, the study 
proposes a shift in the hermeneutical paradigm. Beginning with a historical 
analysis, it highlights the foundational presence of women (such as the case 
of mamá Dandie) and the egalitarian principles at the denomination’s origins, 
contrasting them with the current patriarchal hierarchical structures that 
subordinate women. The hermeneutical proposal integrates methodologi-
cal approaches such as the circular structure of understanding (Gadamer), 
the three poles of the theological method (De Mori), epistemic disobedience 
(Mignolo), and hermeneutical circularity (Román-López Dollinger). Based 
on these contextual and liberating approaches, it seeks to make visible and 
validate spiritual experience and female leadership as legitimate sources of 
theological knowledge, as well as ways to promote gender equity and em-
power Pentecostal women pastors, thus following Jesus’ model of service and 
justice.

Keywords: pentecostal hermeneutics, feminism, women’s ministry, theologi-
cal method, Church of God.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
51

Hermenéutica pentecostal feminista
Reflexiones sobre el ministerio pastoral femenino en la 

Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Josseth Danisa Cortés Portuguez

La lectura bíblica desde un enfoque pentecostal provocará la 
construcción o el mejoramiento de una hermenéutica feminista, 
esto desde el pensamiento de las mujeres que se encuentran en el 

ministerio pastoral de la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa 
Rica. La perspectiva de género está interrelacionada con el eje temáti-
co, porque precisamente, la intencionalidad es alzar la voz femenina 
sobre la lectura bíblica y los procesos interpretativos que se hacen de 
la misma.

La iglesia pentecostal se ha caracterizado por ser conservadora y 
caer en ciertos extremismos, que sin lugar a duda, han ocasionado 
daño en las personas. Los imaginarios religiosos resultan en la com-
plejidad, porque cuando excluyen a cierto grupo, como en este caso, las 
mujeres no deben hacer tal cosa o no tienen voz ante tales decisiones; 
se permite, entonces, el auge a una hermenéutica marcada por el tradi-
cionalismo y que no da lugar a las mujeres, como protagonistas de su 
propia historia. En fin, se percibe una integración con el eje temático 
propuesto.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
52

El tema se puede justificar de diversas maneras. Inicio compartien-
do que mi pasión por este tema existe desde mi adolescencia, porque 
fui testigo de las diferencias entre el ministerio del hombre y el de la 
mujer en la Iglesia de Dios, tanto a nivel local como en el resto de la es-
tructura. Esto no consiste en una lucha contra el género masculino, ni 
en un rechazo por el ministerio que Dios ha depositado en ellos, sino 
en un análisis hermenéutico que nace desde el contexto de una comu-
nidad de fe local, que busca fundamentar el llamado que Dios hace a la 
mujer a servirle con la misma responsabilidad y derechos; mediante la 
erradicación de lecturas literalistas/patriarcales de la Palabra de Dios.

Además, esta propuesta busca que la fundamentación bíblica sea a 
través de una hermenéutica feminista, escapando de la problemática 
que caracteriza a muchas comunidades de fe locales, lecturas literalis-
tas/patriarcales de la Palabra de Dios que atentan contra el ministerio 
pastoral de la mujer. Algunos pasajes que se utilizan son: 1 Corintios 
14,34-37, 1 Corintios 11,3, Efesios 5,22-24. Es un tema necesario, es 
una deuda que la iglesia tiene con las mujeres, y en realidad no so-
lamente con las mujeres, porque hay muchos hombres que se carac-
terizan por una masculinidad menos tóxica, que la aprendida por la 
tradición patriarcal.

Formación y consolidación de la Iglesia de Dios

Este ensayo tiene como propósito desarrollar una hermenéutica 
pentecostal de corte feminista, capaz de abordar y resolver la proble-
mática teológica que supone la lectura literalista y patriarcal de la Bi-
blia en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica. Conside-
ramos que analizar esta cuestión es de suma relevancia, especialmente 
para las mujeres pentecostales que ejercen su ministerio dentro de este 
contexto eclesial. Dicha problemática no solo pone de manifiesto la 
rigidez teológica del conservadurismo cristiano en estas comunidades, 
sino que además revela cómo la institución replica estructuras jerár-
quicas que invisibilizan la labor pastoral femenina y excluyen, directa o 



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
53

indirectamente, a las mujeres del liderazgo ministerial. Para una com-
prensión más acertada de esta situación y de nuestra propuesta, resulta 
indispensable conocer el proceso de formación y consolidación de la 
identidad pentecostal en la Iglesia de Dios costarricense. Este aspecto 
es fundamental, ya que es en dicho marco histórico donde se busca 
reivindicar el ministerio de las mujeres pentecostales.

La historia institucional de la Iglesia de Dios tiene sus inicios en 
un hecho religioso ocurrido en el año 1886 en una cabaña de Barney 
Creek (Tennessee) y que se puede denominar como un despertar o 
avivamiento pentecostal:

La Iglesia de Dios comenzó el 19 de agosto de 1886, en el con-
dado de Monroe, Tennessee, cerca de la frontera de Carolina del 
Norte. El ex Bautista Richard Green Spurling predicó en un mo-
lino a lo largo de Barney Creek y ocho personas formaron una 
Unión Cristiana con el propósito de seguir el Nuevo Testamento 
como su regla de fe y práctica, otorgándose los unos a los otros 
los mismos derechos y privilegios para interpretar las Escritu-
ras, y sentándose juntos como la iglesia de Dios.1

Las personas que formaron la Unión Cristiana provenían de igle-
sia locales, donde había tratado infructuosamente de hacer reformas 
doctrinales y pastorales, por lo que, ese día, no titubearon en separarse 
de la iglesia donde habían permanecido hasta entonces. Este grupo de 
personas estaba compuesto por ocho personas, tres hombres y cinco 
mujeres, cuyos nombres son los siguientes: reverendo Richard G. Spur-
ling (padre), John Plemons, Polly Plemons, Barbara Spurling, Margaret 
Lauftus, Melinda Plemons, John Plemons (hijo) y Adeline Lauftus.2

Los acuerdos fundacionales de la Unión Cristiana establecieron lo 
siguiente: adoptar el Nuevo Testamento como su única regla de fe y 
práctica, reconocer que todos sus miembros poseían igualdad de de-
rechos para seguir su conciencia según la dirección de las Escrituras 

1	  IDDLA, “Breve Historia de La Iglesia de Dios”, Iglesia de Dios Latinoamérica, el 
19 de abril de 2018.

2	 Cf. Charles W. Conn, Como ejército poderoso. La historia de la Iglesia de Dios: 
1886-1976 (Editorial Evangélica, 2011), 43.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
54

y para congregarse como la Iglesia de Dios. Este origen es particular-
mente significativo, pues evidencia una marcada presencia femenina 
desde el inicio: cinco mujeres dieron un paso al frente en aquella ca-
baña para integrar la entonces llamada Unión Cristiana, en busca de 
renovación y unidad espiritual. El génesis de la Iglesia de Dios en otros 
países comparte esta misma característica, un punto que se explorará 
más adelante. Existe, además, una coherencia notable entre esos prin-
cipios y lo que hoy se propone: la igualdad de derechos para guiarse 
por la Palabra de Dios como fuente de vida y dirección. En otras pala-
bras, en los orígenes de la Iglesia de Dios no existía una jerarquía que 
subordinara a las mujeres a la voz masculina ni que reservara a los 
hombres la exclusividad de la interpretación bíblica.

Como lo revela su proceso de formación, la historia de la Iglesia de 
Dios está vinculada fuertemente al avivamiento espiritual. Esto se re-
fleja en el anhelo constante de las personas que dieron vida a la Unión 
Cristiana y de otras personas que se les unieron con el tiempo, quienes 
se propusieron hacer de la santidad una norma de vida. De hecho, el 
Artículo 7 de su Declaración de Fe establece: “Creemos que la santidad 
es la norma de vida, de Dios, para su pueblo”.3 Cabe destacar que la 
doctrina de la santidad caló tan hondo en la población de esta zona 
rural, precisamente porque proponía una gracia no exclusivista, donde 
el avivamiento fue impulsado por personas humildes de esta región, 
quienes habían sido marginadas por sus iglesias tradicionales.

El desarrollo y consolidación de la organización fue notable: en 
1944 la Iglesia de Dios se expandió a países como Nicaragua, Hondu-
ras y Costa Rica.4 Considerando que el estudio se centra en el contexto 
costarricense, se destinará un espacio para abordar su historia particu-
lar. La Iglesia de Dios Evangelio Completo5 en Costa Rica comenzó en 

3	 James E. Cossey, ed., Minutas 2022: Enseñanzas, disciplina y gobierno de la Iglesia 
de Dios (Casa Publicadora de la Iglesia de Dios, 2022), 21.

4	  Cf. Conn, Como ejército poderoso, 260.
5	  En Costa Rica el nombre de la denominación se constituyó como Iglesia de Dios 

Evangelio Completo. Según la tradición oral, en el momento de inscribirla el 
nombre Iglesia de Dios no estaba disponible.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
55

la zona Atlántica del país, específicamente en la provincia de Limón. 
Su fundación no se realizó necesariamente bajo el nombre de Iglesia 
de Dios, sino que tuvo su origen en la labor individual de una mujer 
afrodescendiente. Su nombre completo era Rosebelle Dandie, conoci-
da como Mamá Dandie. Ella perteneció al Ejército de Salvación6 y, al 
conocer el mensaje pentecostal, experimentó una transformación que 
despertó en ella un gran fervor misionero. Gracias a su gran labor mi-
sionera, se le podría considerar como una de las pioneras en la predi-
cación del evangelio en la provincia de Limón.

Mamá Dandie, inició la obra misionera en uno de los barrios ale-
daños al puerto, el cual se conoce actualmente como Cristóbal Colón. 
Predicaba en inglés, porque en ese tiempo en dicha zona se hablaba 
muy poco el español. Es difícil precisar la fecha exacta en que se origi-
nó su trabajo misionero, solamente se sabe que fue alrededor de 1930, 
es decir, en una época en la que el país atravesaba muchos problemas 
económicos, los cuales afectaban especialmente a la gente afrodescen-
diente. A finales de esa década, el ministerio de mamá Dandie consis-
tía en recorrer las zonas comprendidas entre Limón, Siquirres y Línea 
Vieja, lo cual implica unos 100 kilómetros aproximadamente (actual-
mente es la zona de Guápiles), según diversa información oral, se con-
sidera que estableció entre cuatro y cinco iglesias en esa región.

Entre 1935 y 1938, el reverendo James H. Ingram llegó a Costa Rica 
como parte del acuerdo de la “Gira del Jubileo de Oro”, una iniciativa 
de la Iglesia de Dios para consolidar las misiones establecidas en dis-
tintos lugares. Fue en ese período cuando el reverendo Ingram y mamá 
Dandie mantuvieron una reunión con el objetivo de estructurar la Igle-
sia de Dios en el país, razón por la cual Ingram decidió permanecer por 
algún tiempo como misionero. Mientras tanto, mamá Dandie siguió 
predicando y ejerciendo como pastora en la Iglesia de Cieneguita, en 

6	 El Ejército de Salvación es una denominación cristiana protestante que busca 
“salvar” a las personas a través de la predicación del evangelio y por medio de la 
ayuda social. Su estructura jerárquica y lenguaje es similar a la militar, asimismo, 
sus uniformes tienen algunas características de ese tipo.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
56

Limón, la cual conservó un vínculo cercano con las oficinas centrales 
de la Iglesia de Dios en Cleveland, Tennessee.

La historia de formación la Iglesia de Dios de Costa Rica no sería la 
misma si mamá Dandie hubiera rechazado la vocación divina de pro-
clamar el evangelio a través de la predicación. Imaginemos que ella hu-
biera interpretado el pasaje de 1 Corintios 14,34-35 de manera literal, 
el cual instruye que “las mujeres guarden silencio en las congregacio-
nes, pues no les es permitido hablar; deben permanecer sumisas, como 
establece la ley. Si desean saber algo, que interroguen a sus maridos en 
casa, ya que resulta indigno que una mujer hable en la asamblea”. Si 
ese hubiera sido el caso, entonces, seguramente no existiría, como la 
conocemos actualmente, la Iglesia de Dios de Costa Rica.

Características socio-eclesiales de la Iglesia de Dios en 
Costa Rica

Actualmente, la Iglesia de Dios en Costa Rica enfrenta diversos de-
safíos de carácter social, entre los cuales destaca la cuestión de género, 
particularmente en lo relativo a la participación activa de las mujeres 
en la esfera religiosa. Por este motivo, se considera pertinente exponer 
algunos datos estadísticos concernientes a esta problemática.

Respecto a la realidad laboral y, por consiguiente, económica del 
país, un informe local de la Organización para la Cooperación y el De-
sarrollo Económicos (OCDE) indica que “las mujeres que trabajan a 
tiempo completo reciben un 4,2% menos de ingresos que los hombres, 
lo que sitúa al país como una de las brechas salariales más bajas de la 
OCDE”.7 La desventaja estructural de la mujer es una constante, hasta 
el punto de que estudios como el citado presentan a Costa Rica con 
una de las disparidades salariales más reducidas en el contexto compa-
rado. En este sentido, los datos del Instituto Nacional de Estadística y 

7	 Brenda Camarillo, “Brecha salarial de género en Costa Rica es la cuarta más baja 
de la OCDE”, Noticia, La República (Costa Rica), el 17 de marzo de 2025, Digital 
Edición.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
57

Censos (INEC) sobre la tasa neta de participación laboral según géne-
ro el género son reveladores:

La tasa neta de participación laboral nacional fue 54,0 %, para 
los hombres 66,1 % y para las mujeres 41,9 %. Este indicador 
presentó una reducción estadísticamente significativa de 3,2 p.p. 
a nivel nacional, 2,5 p.p. para los hombres y 3,8 p.p. para las mu-
jeres con respecto al mismo trimestre del año anterior.8

Por otra parte, una encuesta llevada a cabo el año 2024 en Costa 
Rica estima que “el porcentaje de quienes asisten todas las semanas 
al culto es significativamente diferente según el sexo del entrevistado, 
siendo 51% en las mujeres contra un 43% en los hombres”.9 Esto evi-
dencia un vínculo fuerte de las mujeres con la religión, la cual consti-
tuye un componente relevante en su vida y les impulsa a tener una ma-
yor disponibilidad para participar en los cultos semanales. Los datos 
revelan que, en comparación con los hombres, las mujeres asisten a los 
cultos con mayor regularidad. En esta encuesta, también se consultó a 
las personas participantes sobre quiénes, además de los pastores, ejer-
cen un liderazgo destacado en su iglesia o congregación. Las respuestas 
arrojaron que un 66% considera que lo hacen hombres y mujeres por 
igual, un 16,9% optó por la opción de las mujeres y un 13,5% por la de 
los hombres.10

Los datos anteriormente expuestos ponen de manifiesto una signifi-
cativa presencia femenina en los espacios eclesiales. No obstante, pese 
a que las mujeres constituyen el segmento más activo en la asistencia 
a los cultos y ejercen liderazgo al interior de sus congregaciones, no se 
observa una equiparación de oportunidades entre ambos géneros en lo 
que respecta a la ocupación de cargos directivos dentro de las denomi-
naciones, la representación institucional ante organizaciones religiosas 

8	 INEC, “Encuesta Continua de Empleo, trimestre (Junio–Julio–Agosto 2025). Re-
sumen de resultados”, Instituto Nacional de Estadística y Censos, INEC, el 2 de 
octubre de 2025.

9	 IDESPO, “Percepción de la población costarricense sobre valores y prácticas reli-
giosas, 2024”, Equipo de Invesgigación Unidad de Consultorías, IDESPO, febrero 
de 2025, 33. 

10	 Ibid., 38.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
58

y otros aspectos que se analizarán a lo largo de este estudio. Por tales 
razones, abordar esta problemática no solo es relevante para visibilizar 
el ministerio femenino, sino también para el empoderamiento de las 
mujeres pentecostales de la Iglesia de Dios de Costa Rica.

En consonancia con lo anterior, para la correcta formulación del 
problema es fundamental comprender que la exclusión de las mujeres 
pentecostales en diferentes espacios de poder eclesial, se fundamenta 
en una serie de interpretaciones del texto bíblico, sustentadas en un 
método literal que, con frecuencia, está asociado a concepciones pa-
triarcales. Dichas interpretaciones tienen como consecuencia la relega-
ción de la mujer a un plano secundario dentro del ámbito ministerial. 
Asimismo, estas lecturas se caracterizan por imponer restricciones a la 
mujer en cuanto a sus funciones y conducta, al tiempo que enaltecen 
al hombre como el ser “espiritual” y la “cabeza” de la mujer y del hogar, 
generándose así una traslación de esta comprensión terminológica al 
contexto doctrinal de la iglesia.

En consecuencia, abordar esta problemática implica un cambio ra-
dical de paradigma hermenéutico. En ese sentido, Elsa Tamez expone 
lo siguiente:

El ver a las mujeres como sujetos doble o triplemente oprimi-
dos exigía nuevas herramientas exegéticas y hermenéuticas que 
ayudaran a descubrir revelación de Dios en un mundo bíblico 
patriarcal. La lectura ingenua y literal de la Biblia puede fácil-
mente legitimar la violencia y asesinatos contra las mujeres y los 
homosexuales. Textos en los que hay un evidente patriarcalismo 
y homofobia pueden ser instrumentos de sacralización del pa-
triarcalismo actual.11

La problemática excede el mero análisis de las lecturas bíblicas con-
servadoras al interior de la Iglesia de Dios en Costa Rica, extendién-
dose a las consecuencias de dichas interpretaciones, los paradigmas de 
pensamiento que generan y las acciones de violencia que estas conlle-
van. Asimismo, se observa la influencia determinante de la tradición 

11	 “La Biblia: Saltos exegéticos y hermenéuticos en América Latina”, Vida y Pensa-
miento 27, núm. 2 (2007): 123.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
59

en el ámbito eclesial pentecostal. La Iglesia de Dios, aunque pueda re-
sistirse a reconocerlo, es una institución que valora y procura perpe-
tuar ciertas tradiciones conservadoras. Una de ellas es su concepción 
particular del liderazgo femenino, lo que lleva a algunos líderes varo-
nes a justificar el patriarcado pentecostal con argumentos como: “así 
ha sido siempre; además, hoy las mujeres tienen mucho más poder, 
antes ni siquiera podían hacer esto”. Al repetir ciertas prácticas de ma-
nera constante, las personas terminan inmersas en ellas y las perciben 
con normalidad, un fenómeno que afecta a toda la comunidad de fe y 
que se manifiesta tanto en hombres como en mujeres.

La Iglesia de Dios en Costa Rica es una institución con una organi-
zación compleja, posee una estructura claramente definida y un traba-
jo estratégico que ha resultado de gran utilidad para su consolidación 
y desarrollo. Sin embargo, debido a que el ministerio institucional se 
ha concebido y promovido desde una perspectiva jerárquica y pa-
triarcal, la mujer invariablemente ha ocupado y sigue ocupando un 
lugar secundario. Al respecto, Darío López sostiene que “Jesús irrum-
pió con una buena noticia de liberación, la cual niveló las relaciones 
mujer-hombre, forjando una comunidad de iguales, una comunidad 
horizontal en la sociedad piramidal de aquel tiempo”.12 Esta visión je-
rárquica puede entenderse como patriarcal, ya que, al observar con 
detenimiento, quienes ostentan los cargos de autoridad son predomi-
nantemente figuras masculinas.

Lo anterior no constituiría un problema per se, pues es evidente que 
en la tradición cristiana y en el ministerio pentecostal hay muchas ex-
periencias que muestran el llamado de Dios a los hombres para que 
guíen y acompañen a las comunidades de fe. Asimismo, en el contexto 
de la Iglesia de Dios, también existen numerosos ejemplos de cómo, 
gracias al trabajo masculino, el Evangelio se ha expandido y la estruc-
tura eclesial ha progresado. Sin embargo, la problemática central no 
debe reducirse a justifica esta labor ministerial de los hombres. El pro-

12	 Discípulas de Jesús: De invisibilizadas a protagonistas (Ediciones PUMA, 2023), 
22.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
60

blema radica más bien en que la mujer no tiene acceso a las mismas 
oportunidades ministeriales que los hombres y, además, que nuestras 
comunidades de fe no logren concretizar la “comunidad de iguales” y 
“horizontalidad” a la que Jesús invitaba. La horizontalidad propuesta 
por Jesús no excluye a nadie, por eso, es fundamental tener presente 
que no solo las mujeres han estado en situación de vulnerabilidad de-
bido a la visión jerárquica en el medio eclesial, sino también las niñas, 
los niños, las personas jóvenes y las personas adultas mayores.

En todo caso, esta problemática no puede abordarse sin señalar que, 
en múltiples ocasiones, la concepción teológica que se sostiene sobre el 
hombre y la mujer afecta los procesos hermenéuticos que se pretenden 
construir —en este caso, de corte feminista— desde una perspectiva 
pentecostal. Al respecto, Gabriela Miranda García indica lo siguiente:

Bajo la promoción de esta clasificación artificial, las mujeres a lo 
largo de gran parte de la historia occidental y aún de otras socie-
dades, han sido entendidas como seres meramente corporales, 
mientras que los varones son entendidos como seres más que 
corporales, lo cual deriva en una naturalización de la domina-
ción masculina y la subordinación femenina.13

Esta perspectiva resulta sumamente valiosa, ya que permite identifi-
car que una parte fundamental de la problemática reside en la concep-
ción de la mujer como cuerpo y del hombre como mente o razón. En el 
ámbito religioso es frecuente observar el cumplimiento de esta afirma-
ción; es común que, desde los púlpitos de comunidades conservadoras, 
se dicte a la mujer cómo debe vestir y arreglar su cabello, mientras que 
es prácticamente inexistente una predicación que imponga directrices 
similares sobre la apariencia masculina. Tampoco se insta al hombre 
con la misma insistencia a ser sabio y a edificar su hogar, como sí se le 
exige a la mujer con base en Proverbios 14,1: “La mujer sabia une a su 
familia; la mujer tonta la desbarata”.

13	 “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una discusión sobre el martirio y la 
religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, ed. 
Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 45.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
61

Este fenómeno consolida la comprensión del hombre como un ser 
primordialmente intelectual, el “sacerdote” del hogar, cuya corporali-
dad y presencia no son objeto de escrutinio. La mujer, en cambio, no es 
percibida como un ser inherentemente apto para la santidad que per-
sigue la religión, ya que su propio cuerpo se interpreta como un obstá-
culo para alcanzarla. Esta visión se ve reforzada por una estructura de 
dominación masculina justificada como “orden divino”, perpetuando 
así una distorsión teológica en torno a la mujer y sus atributos.

Dentro de la formulación del problema, es preciso establecer que, 
en contextos pentecostales, también existe un repudio o una incom-
prensión hacia los movimientos feministas, los cuales son vistos como 
alteradores del orden establecido por Dios. En la Iglesia de Dios, al 
menos en algunos de sus sectores, cualquier referencia al feminismo 
se considera una contradicción directa con la doctrina de fe. Por lo 
tanto, es crucial comprender el razonamiento que subyace en esta se-
paración entre el pentecostalismo y la teología feminista. Cabe señalar 
que existe un posible puente entre ambos: la autoridad epistémica de 
la experiencia. La teoría feminista valora enormemente la experiencia 
vivida de las mujeres, tomándola como base para su crítica social y reli-
giosa. El pentecostalismo, por su parte, otorga un lugar preponderante 
a la experiencia con el Espíritu Santo, ámbito en el que las mujeres son 
altamente participativas. Esto no significa que sean equivalentes o que 
compartan numerosas cualidades, sino que la intención es analizar la 
base de un repudio que, se cree, es mutuo.

El análisis que hace Fernando E. Alvarado14 sintetiza una idea de 
gran relevancia para este tema: la teología feminista tiene aportes sig-
nificativos que ofrecer, y sería un error ignorarlos simplemente porque 
el término “feminista” resulte ofensivo para el sector religioso pente-
costal. Sería necio negar sus elementos de verdad, pero también se-
ría ingenuo adoptar todos sus postulados sin un análisis crítico, tan 
solo para alinearse con tendencias teológicas modernas o con el de-

14	 “¿Cristianas y feministas? Una perspectiva pentecostal”, Pensamiento Pentecostal 
Arminiano, el 27 de marzo de 2022.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
62

nominado marxismo cultural. La teología feminista, como cualquier 
otro sistema de pensamiento, posee aciertos y desaciertos. Es probable 
que esta separación se deba a la comprensión limitada que se tiene del 
movimiento feminista desde la óptica pentecostal, la cual suele aso-
ciarlo exclusivamente con el feminismo radical, desconociendo otras 
vertientes como el feminismo interseccional propuesto por Kimberlé 
Crenshaw15, por citar un ejemplo.

Finalmente, tras haber desarrollado la descripción del problema en 
sus diversas dimensiones, se concluye esta sección con una pregun-
ta generadora, construida a partir del objetivo hermenéutico que nos 
hemos planteado: ¿Qué propuesta hermenéutica de corte feminista 
podría construirse para las ministras de la Iglesia de Dios Evangelio 
Completo de Costa Rica, desde un enfoque pentecostal, con el propó-
sito de generar una fundamentación bíblica que sustente su ministerio 
pastoral? Esta pregunta será la guía de las reflexiones siguientes.

Enfoques teóricos para una hermenéutica feminista 
pentecostal

La hermenéutica es un tema relevante en el ámbito religioso, ya que 
permite al ser humano aproximarse al texto sagrado y elaborar inter-
pretaciones que, a su vez, generan enseñanzas destinadas a ser aplica-
das en la vida cotidiana. Sin embargo, en el panorama interpretativo ha 
predominado una visión patriarcal, sustentada en narrativas construi-
das desde una perspectiva masculina. De allí surge la necesidad de ex-
plorar una hermenéutica feminista, particularmente desde una lectura 
pentecostal en el contexto de las mujeres con ministerio pastoral de la 
Iglesia de Dios Evangelio Completo en Costa Rica.

Para una adecuada aproximación a la Biblia, es fundamental com-
prender el lenguaje simbólico. Este se caracteriza por no poseer un 

15	  “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics”, University 
of Chicago Legal Forum 1989, núm. 1 (2015): 139–67.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
63

sentido literal, sino por transmitir, mediante diversos elementos, sig-
nificados profundos que aluden a algo o alguien de manera indirecta.16 
Así, se logra una comprensión del mundo y de la experiencia humana 
en niveles de mayor complejidad. El lenguaje simbólico se manifiesta 
mediante la imaginación simbólica, entendida como la facultad cen-
tral de la mente humana para articular lo racional con lo sensible, así 
como lo concreto con lo abstracto. Un ejemplo de ello se halla en los 
Evangelios (Mateo, Marcos, Lucas y Juan), donde las parábolas funcio-
nan como símbolos integrales del Reino, expresando grandes verdades 
mediante comparaciones accesibles.

La recurrencia de símbolos en el ámbito religioso y social cumple 
una función evidente: afianzar el valor de lo simbólico y su impacto en 
la vida de las personas. Estos símbolos no solo refuerzan la cohesión 
comunitaria y la identidad grupal, sino que también se incorporan en 
lo cotidiano, formando parte de la rutina. Comprender el lenguaje sim-
bólico permite adentrarse en la hermenéutica simbólica. Según Blanca 
Solares Altamirano, los aspectos centrales de esta hermenéutica con-
tribuyen de manera holística a integrar las dimensiones racional y sim-
bólica del conocimiento. En primer lugar, al concebir la religión como 
un sistema simbólico, se reconoce que su eficacia no reside en la litera-
lidad de los discursos, sino en su capacidad de evocar lo inexplicable.17 
Asimismo, la producción simbólica religiosa no es irracional, sino que 
constituye una forma de conocimiento abierta, afectiva y comunitaria. 
Las expresiones simbólicas universales, aunque varían entre culturas, 
configuran el imaginario religioso colectivo, articulando lo individual 
con lo cósmico y lo afectivo con lo trascendente.

Myriam García Piedras sostiene que el ser humano se define por sus 
acciones, y la práctica de las virtudes puede convertirse en un proyecto 
de vida; esta idea puede aplicarse tanto en el ámbito social y pasto-

16	 Gilbert Durand, “Introducción. El vocabulario del simbolismo”, en La imagina-
ción simbólica, 2a ed. (Amorrortu editores, 2007), 16.

17	 “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un nuevo espíritu antropológico”, 
Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, Revista mexicana de ciencias 
políticas y sociales, núm. 211 (2011): 17.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
64

ral como en el académico.18 La hermenéutica analógica se centra en 
el cultivo de las virtudes, lo cual permite su aplicación, dado que el 
quehacer académico implica contemplación. En la práctica pastoral, 
este enfoque adquiere una dimensión relacional, ya que toda práctica 
analógico-anagógica conlleva un compromiso con el otro, abarcando 
dimensiones sociales, políticas, espirituales y místicas, en la búsqueda 
de un mundo más humanizado y justo. De allí la pertinencia de una 
hermenéutica feminista en el contexto pentecostal.

Por otra parte, Mario Tomé Díez señala que, mientras en el pasado 
se distinguía entre logos y mito, o entre sentido literal y alegórico, en la 
actualidad se prefiere hablar en términos de comprensión e interpre-
tación desde la hermenéutica simbólica.19 La experiencia en el ámbito 
religioso frecuentemente se relaciona con símbolos de misterio, lo cual 
se estudia desde la fenomenología de la religión. Las teofanías pueden 
comprenderse mediante los paradigmas de la hermenéutica simbólica; 
no obstante, en diversos contextos persiste una interpretación literal 
que genera prácticas excluyentes hacia la mujer.

Los procesos hermenéuticos en la práctica pastoral y teológica no 
deben subestimarse, ya que representan una labor valiosa, compleja y 
útil tanto para la iglesia como para el mundo en general. La interdis-
ciplinariedad aquí expuesta es real y se acompaña de una premisa que 
el autor ya adelantaba: la hermenéutica es un arte. El arte no es rígido 
ni se sujeta a categorías absolutas de bien y mal, sino que es fluido y 
fomenta la creatividad. Esto no implica que cada individuo interprete 
según sus intereses personales o políticos, sino que reconoce que la 
realidad de cada sujeto influye en el proceso interpretativo. A lo ante-
rior se suman los tres enfoques hermenéuticos propuestos por Alejan-
dra Bertucci y María Luján Ferrari.20

18	 “El símbolo como camino de transformación en la hermenéutica analógica”, 
En-Claves Del Pensamiento, En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 139.

19	 “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios humanísticos. Filología, 
núm. 7 (1985): 173. 

20	 “Hermenéutica filosófica y ciencias sociales”, en Cuestiones de teoría social con-
temporánea, ed. Antonio Camou, Libros de Cátedra (Edulp, 2022).



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
65

En primer lugar, la concepción clásica de la hermenéutica, enten-
dida como el arte de interpretar textos con base en técnicas auxiliares, 
reglas, preceptos y cánones. En segundo lugar, la hermenéutica como 
metodología de las ciencias del espíritu, donde el conocimiento histó-
rico exige un método distintivo: la comprensión hermenéutica, cen-
trada en la vivencia y la historicidad del sujeto intérprete. Finalmen-
te, la hermenéutica como filosofía universal de la interpretación, que 
trasciende su función metodológica para convertirse en una ontología 
de la comprensión, en la cual comprender e interpretar no son solo 
métodos, sino procesos constitutivos de la existencia humana. En este 
sentido, Luis Mariano De la Maza expone la hermenéutica como un 
instrumento científico:

Heidegger transforma la fenomenología husserliana en una filo-
sofía hermenéutica, comprender es un modo de ser del ser hu-
mano, entonces, se constituye en un movimiento de autointer-
pretación de la vida fáctica. La clave metodológica es el círculo 
hermenéutico, es un ir y venir constante, entre el contexto y el 
detalle. Por otra parte, Gadamer explora que toda interpretación 
implica una fusión de horizontes (intérprete y texto), porque a 
diferencia de las ciencias naturales se busca una conciencia his-
tórica de los efectos y no una neutralidad metodológica.21

Ahora bien, en el contexto del desarrollo del conocimiento comple-
jo, como proceso hermenéutico, Carlos Mendoza-Álvarez postula la 
imperiosa necesidad de reconfigurar el quehacer teológico, integran-
do las humanidades, las ciencias y los diversos saberes en función de 
la supervivencia de la humanidad. Para este autor, el primer criterio 
metodológico, basado en sistemas complejos y diversos, es el primado 
de lo real teologal, el cual sostiene que toda la realidad creada guarda 
una relación esencial con su fuente divina, Dios. Un segundo criterio, 
concerniente al estatuto epistemológico de las disciplinas en la era del 
post-humanismo, describe la evolución desde la mera opinión hacia 
un pensamiento científico justificado mediante la verificación experi-
mental. El último criterio que propone en el cual aboga por un retorno 

21	 “Fundamentos de la filosofía hermenéutica: Heidegger y Gadamer”, Teología y 
vida 46, núms. 1–2 (2005): 131.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
66

a lo real —complejo, diverso y resiliente—, subraya la imprescindible 
vinculación del conocimiento con su dimensión praxiológica y trans-
formadora.22

Sobre la base de la cristología de la liberación de Jon Sobrino23 y en 
el ámbito de las posibilidades hermenéuticas no neutrales, Jorge Cos-
tadoat afirma que toda producción de conocimiento científico —por 
ejemplo, teológico— emerge de un marco contextual particular y está 
condicionada por intereses específicos. Por lo tanto, esta producción 
está constituida por una perspectiva definida, una localización episte-
mológica propia, una trayectoria intencional, un propósito disciplina-
rio previsto y un público destinatario particular. Según Costadoat, esto 
significa que las teologías de la liberación, al invocar su legitimidad 
hermenéutica contextual, reconocen explícitamente su relatividad his-
tórica y cultural, generando de esta forma una ruptura con el paradig-
ma de la teología tradicional. En consecuencia, concluye el autor, se 
vuelve cada vez más problemático sostener la noción de una teología 
universalmente válida.24

Asimismo, la hermenéutica feminista emerge como una perspecti-
va crítica orientada a resolver una problemática específica vinculada a 
la construcción, interpretación y transmisión de conocimiento, la cual 
consiste en la subordinación histórica de las mujeres en todos los ám-
bitos del conocimiento. Según Estela Serret, la interdisciplinariedad, 
en este contexto, no alude entonces a una homogeneización de len-
guajes, sino a la incorporación de diversas disciplinas que iluminan el 
problema de la desigualdad de género, simbolizando así la confluencia 

22	 “Los entretejidos del conocimiento complejo. El lugar de la Teología en la interre-
lación de humanidades, ciencias y saberes en tiempos posmodernos y decolonia-
les”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68.

23	 La cristología de la liberación de sobrino está representada sobre todo en su libro: 
Jesucristo liberador. Lectura histórico teológica de Jesús de Nazaret, 4a ed., Colec-
ción Teología latinoamericana 17 (UCA Editores., 2000).

24	 “La hermenéutica en las teologías contextuales de la liberación”, Teología y vida 
46, núms. 1–2 (2005): 56–74.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
67

de saberes heterogéneos y contextos distintos.25 Esta perspectiva femi-
nista deja en evidencia que las dimensiones ética, política y teológica 
juegan un papel fundamental para alcanzar el proyecto de equidad y 
justicia de género en los procesos orientados a construir conocimiento, 
por lo que deben formar parte inherente en la reflexión de todas las 
ciencias humanas. En resumen, el objetivo último de la hermenéutica 
feminista es la construcción de una epistemología crítica, interdiscipli-
naria y con justicia de género.

La teología y hermenéutica bíblica feminista representa una de las 
contribuciones más significativas de la teología latinoamericana. Por 
esa razón, Elsa Tamez afirma que estudiar su desarrollo histórico re-
sulta indispensable para la construcción de una conciencia de género. 
Durante siglos, la teología cristiana fue predominantemente elaborada 
por varones inmersos en una iglesia de estructuras patriarcales, ya sea 
católica o protestante, y a menudo se limitaba a replicar el pensamiento 
de los teólogos del Primer Mundo. No obstante, Tamez también ad-
vierte que la teología de la liberación actuó como catalizador herme-
néutico, impulsando a las mujeres latinoamericanas a desarrollar una 
hermenéutica bíblica feminista con identidad propia. Posteriormente, 
durante la década de los años 1970s, se consolidó el reconocimiento 
de la mujer como sujeto histórico oprimido y discriminado, pero tam-
bién como sujeto teológico capaz de desarrollar su propia interpreta-
ción de la fe. La autora reconoce que, en ese período, además, existía 
una marcada dicotomía entre feministas y teólogas, caracterizada por 
la desconfianza mutua.26 En la actualidad, se observa una mayor aper-
tura para que las mujeres cristianas feministas participen en el diálogo 
hermenéutico, superando así los prejuicios religiosos de género y fo-
mentando un intercambio teológico más integral y enriquecedor.

25	 “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teoría de género”, 
Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, Iztapalapa, núm. 45 
(1999): 18.

26	 “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retrospectiva”, en Reli-
gión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana de Religiones 3 
(Trotta, 2008), 48.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
68

Método teológico en clave latinoamericana

El método teológico en perspectiva latinoamericana se caracteriza 
por ser eminentemente hermenéutico y contextual, lo cual es resultado 
de un proceso histórico de formación, desarrollo y consolidación. En 
este proceso, han sido fundamentales los aportes de diferentes pers-
pectivas hermenéuticas y metodológicas, algunas de las cuales se pre-
sentan en este apartado.

La estructura circular de la comprensión (Gadamer)

Una perspectiva hermenéutica importante para el método teológico 
es la estructura circular de la comprensión propuesta por Hans-Georg 
Gadamer, quien redefine el acto de comprender como un proceso cir-
cular dinámico.27 Según este enfoque, el diálogo entre el todo (interno 
y externo) y las partes del texto es fundamental. Sobre esta base in-
tegradora, la hermenéutica deja de ser un asunto meramente técnico 
para convertirse en un problema ontológico, donde la comprensión es 
parte intrínseca de la persona que interpreta (hermeneuta). Esto tam-
bién significa que, durante el proceso de interpretación de un texto, la 
persona que interpreta no accede a él sin ningún tipo de conocimiento, 
sino que existe una pre-comprensión de los contenidos que aborda, es 
decir, los conocimientos previos (pre-juicios o pre-comprensión) so-
bre ese contenido temático influyen en el proceso hermenéutico.

Esta estructura circular de la comprensión (hermenéutica), aplica-
da a los textos bíblicos, impacta directamente en el método teológico, 
ya exige que la interpretación del texto sagrado no se haga desde fuera, 
ni desde un contexto lejano, ni tampoco rechazando el conocimiento 
previo (pre-juicio) propio. Sin embargo, Gadamer advierte que la per-
sona que interpreta el texto no lo hace solamente desde la instalación 
de sus pre-juicios o conocimientos previos.28 La interpretación debe 

27	 “Sobre el círculo de la comprensión (1959),” en Verdad y método II, Hermeneia 34 
(Salamanca: Ediciones Sígueme, 1998), 63.

28	 Ibid., 66.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
69

ser más bien contextual e integral, es decir, debe tener la capacidad 
de generar un diálogo constructivo entre los pre-juicios propios y las 
experiencias o vivencias que las comunidades de fe han tenido con el 
texto. Este enfoque no solo facilita una interpretación contextualizada 
de la Escritura, caracterizada por un sentido de vitalidad, sino también 
permite distanciarse de lecturas literalistas y patriarcales. En esencia, la 
propuesta de Gadamer permite promover una hermenéutica teológica 
crítica, contextual e inclusiva.

Los tres polos del método teológico (De Mori)

Otro enfoque hermenéutico interesante que puede contribuir a for-
talecer el método teológico latinoamericano se encuentra en la pro-
puesta de Geraldo Luiz De Mori basada en los tres polos del método 
teológico. Según De Mori, el método teológico se articula en torno a 
tres polos interrelacionados e indisolubles, cuya relevancia es signifi-
cativa en la teología latinoamericana. Estos tres polos son: la persona 
destinataria, el mensaje y la persona emisora.29

	- La persona destinataria. Este polo del método se enfoca en el 
sujeto receptor del mensaje, el cual, según De Mori, es una per-
sona adulta y autónoma. Esta persona destinataria recibe el co-
nocimiento del texto en las coordenadas de su propio tiempo y 
espacio, asimismo, lee el texto bajo la influencia de las normas 
morales y los principios de la razón práctica de su época. Esto 
significa que, generalmente, la persona destinataria limita el do-
minio de lo trascendente a los límites de su propia razón prácti-
ca, convirtiéndolo así en un objeto de esperanza. Por esa razón, 
determinar la identidad particular de la persona destinataria es 
crucial para el método teológico latinoamericano.30

	- El mensaje. Constituye el segundo polo del método teológico y, 
aunque históricamente se consideró autoevidente, con el tiempo 

29	 “Los tres ‘polos’ del método teológico”, Cuestiones Teológicas 49, núm. 111 (2022): 
1–16.

30	  Ibid., 5–9.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
70

la necesidad de justificar su contenido generó que, según la épo-
ca, surgieran diferentes corrientes hermenéuticas para interpre-
tarlo. En todo caso, para De Mori el mensaje es el centro del mé-
todo teológico y se puede concebir como el hablar divino en cada 
tiempo y lugar. Se trata entonces de percibirlo como una oferta 
de salvación y vida en plenitud, conservando así su sustancia y 
significado propios.31

	- La persona emisora. Este tercer polo del método teológico adqui-
rió relevancia conforme la realidad social de la persona emisora 
se fue convirtiendo en objeto de interés hermenéutico. En este 
sentido, la persona emisora, como transmisora del mensaje, ine-
vitablemente involucra en el proceso de interpretación su propio 
contexto, perspectiva social y posicionamiento político. En todo 
caso, la identidad de la persona emisora —por ejemplo, una mu-
jer indígena o un hombre blanco— supone una aplicación dis-
tinta del método debido a la realidad que subyace en su propia 
identidad religiosa, social, cultural y política. Por lo tanto, no se 
pueden ignorar los pre-juicios de la persona receptora (teóloga o 
teólogo) en la mediación entre el mensaje y la persona destinata-
ria, ya que esto permite que el método teológico y su hermenéu-
tica sean contextuales.32

La interconexión de estos tres polos del método teológico pueden 
ser un factor importante para impulsar una teología contextual lati-
noamericana, ya que permite integrar coherente y dinámicamente es-
tos polos presentes en la hermenéutica del quehacer teológico de nues-
tros contextos cristianos de América Latina.

Desobediencia epistémica (Mignolo)

Otro enfoque hermenéutico sumamente importante para el método 
teológico latinoamericano consiste en la propuesta de Walter Mignolo 
sobre la desobediencia epistémica, la cual se fundamenta en promover 

31	 Ibid., 9–11.
32	 Ibid., 12–14.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
71

metodologías hermenéuticas orientadas a descolonizar el conocimien-
to local. Al vincular la colonialidad del poder (política y económica) 
con la colonialidad del conocimiento (hermenéutica), Mignolo pone 
en evidencia la importancia de descolonizar el conocimiento lati-
noamericano, ya que, durante nuestra historia, el conocimiento se ha 
impuesto desde y ha funcionado como un instrumento imperial de 
colonización.33 Esta perspectiva es relevante, especialmente en nues-
tros contextos actuales, donde las iglesias locales —sobre todo las que 
cuentan con grandes estructuras—, utilizan la concentración del poder 
jerárquico para controlar y dominar la producción de conocimiento 
teológico, lo cual fomenta la reproducción y continuidad de estructu-
ras patriarcales y eurocéntricas, fortaleciendo de esa forma el pensa-
miento teológico (neo)colonial. Mignolo fundamenta esta propuesta 
de la siguiente forma:

Hoy más que nunca en la historia del mundo moderno/colonial 
el proceso se desplaza ya cambia de dirección para construir es-
tructuras de conocimiento que surgen de la experiencia de la 
humillación y marginalización; experiencias y humillaciones 
generadas por la puesta en marcha y la constante actualización 
de la matriz colonial del poder. Estas cuestiones no se resuelven 
con políticas públicas y generosidad. Se necesita el vuelco des-
colonial y a partir de él horizontes de vidas pluriversales más 
que universales. Esto es, horizontes de vida basados en la plu-
riversidad como proyecto universal. (…) Para contribuir a un 
mundo en el cual muchos mundos sean posibles, serán necesa-
rios procesos de descolonización del saber y del ser que surgen 
y están surgiendo de la geo- y corpo-políticas del conocimiento. 
Para que la descolonización se vuelva operativa, será necesario 
crear alternativas a la modernidad y a la civilización neoliberal.34

En el ámbito de la teología, esta propuesta abre múltiples posibi-
lidades hermenéuticas. En el contexto pentecostal, sobre todo en las 
relaciones de poder patriarcal, la desobediencia epistémica y su conse-
cuente descolonización del conocimiento puede constituirse una base 
para construir una hermenéutica feminista pentecostal liberadora y 
33	 Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Ediciones del Signo, 2010).
34	 Ibid., 112s.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
72

orientada al empoderamiento de las mujeres y al reconocimiento de su 
trabajo en las estructuras eclesiales.

La circularidad hermenéutica (Román-López Dollinger)

En el contexto de la teología práctica Angel Eduardo Román-López 
Dollinger propone desarrollar estrategias hermenéuticas-teológicas 
basadas epistemológicamente en los aportes del quehacer teológico 
latinoamericano y metodológicamente en la circularidad hermenéu-
tica.35 Según esta propuesta, es importante revisar los aportes de la 
teología práctica y de la teología de la liberación, cuya relación es de 
complementariedad, es decir, aunque son enfoques teológicos que se 
pueden abordar de forma independiente, no se anulan ni metodoló-
gica ni epistemológicamente. Esta complementariedad se verifica en 
el hecho que la teología de la liberación se centra en desarrollar estra-
tegias teóricas y prácticas para la transformación social desde el com-
promiso y praxis cristiana. Por su parte la teología práctica se interesa 
en formar personas que, desde sus áreas de acción pastoral, posibiliten 
esa trasformación. Esto sugiere un enfoque hermenéutico-teológico li-
berador donde la teología práctica funciona no solo como un medio de 
interpretación contextual, sino también como una teoría de la acción 
pastoral orientada a la transformación social.

Según Román-López Dollinger, el método teológico que logra in-
tegrar las experiencias personales y comunitarias del contexto latinoa-
mericano con el quehacer teológico es el conocido como circularidad 
hermenéutica, el cual cuenta con los siguientes tres momentos estra-
tégicos:
35	 Al respecto, ver los siguientes dos textos del autor: “Teología Práctica como ins-

trumento de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológicas”, en 
Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. An-
gel Eduardo Román-López Dollinger (SEBILA, 2022); “El método de la teolo-
gía práctica en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en 
Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel 
Eduardo Román-López Dollinger (SEBILA, 2022).



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
73

	- Confrontación con la realidad (Ver): Es el punto de partida donde 
emergen las preguntas teológicas. Se requiere la presencia de ex-
periencias contextuales (base para la labor teológica), sospechas 
reflexivas, y acciones de resistencia. La recuperación y visibiliza-
ción de las vivencias de las personas y comunidades son esencia-
les para enriquecer el método.36

	- Reflexión teórica (Juzgar): En esta etapa ocurre la construcción 
de argumentaciones teológicas sobre diversas temáticas. Es cru-
cial reconocer la unidad dialéctica entre teoría teológica y prácti-
ca cristiana, y entender la fe cristiana como un detonante para el 
compromiso activo en proyectos sociales que buscan el bienestar 
integral. El objetivo de este momento es la producción de cono-
cimiento teológico, no antropológico, sociológico o filosófico.37

	- Transformación de la Realidad (Actuar): El momento final im-
plica la evaluación de las estrategias propuestas. El propósito del 
método solo se considera alcanzado si se produce una transfor-
mación efectiva frente a las injusticias sociales y ecológicas.38

En términos hermenéuticos, el método teológico latinoamericano 
(circularidad hermenéutica) aplicado en la teología práctica sigue esta 
secuencia: conocer empíricamente la práctica pastoral, interpretar los 
datos confrontándolos con la teoría existente, evaluar la validez de la 
interpretación a la luz de la práctica cristiana y elaborar pautas o crite-
rios pastorales que impulsen formas liberadoras de abordar los proble-
mas que se presentan en la realidad social.

En resumen, según lo reflexionado hasta este momento, se puede 
afirmar que el método teológico latinoamericano se fundamenta en 
una hermenéutica contextual que integra la experiencia histórica y so-
cial de nuestros pueblos y comunidades de fe. Desde la perspectiva de 
una hermenéutica feminista pentecostal en la Iglesia de Dios de Costa 
Rica, esta propuesta adquiere un carácter liberador y descolonizador. 

36	 Román-López Dollinger, “Teología Práctica como instrumento de cambio social”, 
ed. Román-López Dollinger (SEBILA, 2022), 195–99.

37	 Ibid., 199–203.
38	 Ibid., 203–7.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
74

Por ejemplo, la estructura circular de la comprensión (Gadamer) per-
mite interpretar las Escrituras desde la experiencia vital de las mujeres, 
reconociendo sus pre-comprensiones y vivencias comunitarias como 
fuentes legítimas de revelación y conocimiento. Asimismo, según la 
hermenéutica basada en los tres polos del método teológico (De Mori), 
la relación dialéctica y dinámica de la persona emisora, el mensaje y la 
persona destinataria permite visibilizar las experiencias de las mujeres 
pentecostales como emisoras activas del mensaje divino, reinterpre-
tando el texto bíblico desde su corporeidad, espiritualidad y contexto 
sociocultural.

El enfoque hermenéutico basado en la desobediencia epistémica 
(Mignolo) promueve una ruptura con los modelos patriarcales y co-
loniales que históricamente han definido la teología, promoviendo así 
una epistemología hermenéutica orientada a la descolonización y a 
la recuperación y fortalecimiento de los saberes locales, en este caso, 
femeninos y pentecostales. Finalmente, la circularidad hermenéuti-
ca (Román-López Dollinger) se presenta como un método teológico 
práctico liberador, el cual se fundamenta en tres momentos —ver, juz-
gar, actuar— que permiten articular en el conocimiento teológico la fe 
y la acción transformadora. Aplicado a un contexto pentecostal, este 
enfoque impulsa una teología viva, guiada por el Espíritu, que busca 
la justicia de género, la inclusión comunitaria y la transformación de 
las estructuras eclesiales desde una praxis liberadora inspirada en la 
experiencia espiritual de las mujeres pentecostales de la Iglesia de Dios 
de Costa Rica.

Conclusión

En este artículo se ha tratado el tema de la hermenéutica feminista 
desde una lectura pentecostal en el contexto de las mujeres con minis-
terio pastoral en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica. 
El objetivo fue aborda la compleja interrelación entre Biblia, poder y 
género desde una perspectiva hermenéutica, centrando nuestra aten-



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
75

ción en el liderazgo femenino de dicha comunidad de fe. La motiva-
ción académica nace de la importancia de reinterpretar, en el contexto 
pentecostal, los textos bíblicos que, históricamente, han sido utilizados 
para justificar estructuras de poder patriarcales y para excluir a las mu-
jeres de los espacios de autoridad espiritual. Asimismo, responde a una 
motivación personal y vocacional, la cual me exige no solo a abordar 
y criticar constructivamente la hermenéutica pentecostal tradicional, 
sino sobre todo a desarrollar reflexiones sobre una hermenéutica alter-
nativa y liberadora que, con respeto y rigor académico, permita afir-
mar y respaldar el ministerio femenino.

La elección del tema responde a una preocupación teológica y pas-
toral ante la persistencia de una hermenéutica bíblica literalista y pa-
triarcal, influida por el conservadurismo cristiano que predomina en 
el ámbito pentecostal y que perpetúa estructuras jerárquicas tradicio-
nales y la exclusión de las mujeres del liderazgo eclesial. Frente a esta 
realidad, se hace urgente una hermenéutica que, desde la fidelidad al 
texto bíblico, recupere su potencial liberador y revele horizontes de 
equidad y empoderamiento femenino. A lo largo de este proceso de 
reflexión académica —y también espiritual— se han cuestionado las 
interpretaciones tradicionalmente literalistas y androcéntricas, propo-
niendo nuevas lecturas desde la experiencia y agencia de las mujeres 
creyentes y ministras de la Iglesia de Dios. De esta forma, se intenta 
que nuestras estructuras pentecostales comprendan que el poder no 
debe ser una imposición, sino debe asumirse como servicio (diakonía), 
donde la autoridad espiritual y la participación comunitaria deben se-
guir el modelo bíblico de equidad y justicia, el cual tienen como mayor 
representante a Jesús. En suma, una hermenéutica feminista puede ha-
cer posible este propósito e impulsar el liderazgo y el empoderamiento 
de las mujeres que asumen el compromiso de ser ministras en la Iglesia 
de Dios Evangelio Completo de Costa Rica.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
76

Bibliografía
Alvarado, Fernando E. “¿Cristianas y feministas? | Una perspectiva pente-

costal”. Pensamiento Pentecostal Arminiano, el 27 de marzo de 2022. 
https://pensamientopentecostalarminiano.org/2022/03/27/cristia-
nas-y-feministas-una-perspectiva-pentecostal-y-biblica/.

Bertucci, Alejandra, y María Luján Ferrari. “Hermenéutica filosófica y cien-
cias sociales”. En Cuestiones de teoría social contemporánea, editado 
por Antonio Camou. Libros de Cátedra. Edulp, 2022. https://libros.
unlp.edu.ar/index.php/unlp/catalog/book/2220.

Camarillo, Brenda. “Brecha salarial de género en Costa Rica es la cuarta más 
baja de la OCDE”. Noticia. La República (Costa Rica), el 17 de marzo 
de 2025. Digital Edición. https://www.larepublica.net/noticia/brecha-
salarial-de-genero-en-costa-rica-es-la-cuarta-mas-baja-de-la-ocde/.

Conn, Charles W. Como ejército poderoso. La historia de la Iglesia de Dios: 
1886-1976. Editorial Evangélica, 2011.

Cossey, James E., ed. Minutas 2022: Enseñanzas, disciplina y gobierno de la 
Iglesia de Dios. Casa Publicadora de la Iglesia de Dios, 2022.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

Crenshaw, Kimberle. “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: 
A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist 
Theory and Antiracist Politics”. University of Chicago Legal Forum 
1989, núm. 1 (2015): 139–67. https://chicagounbound.uchicago.edu/
uclf/vol1989/iss1/8.

De la Maza, Luis Mariano. “Fundamentos de la filosofía hermenéutica: Hei-
degger y Gadamer”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 122–38. ht-
tps://doi.org/10.4067/S0049-34492005000100006.

De Mori, Geraldo Luiz. “Los tres ‘polos’ del método teológico”. Cuestiones 
Teológicas 49, núm. 111 (2022): 1–16. https://revistas.upb.edu.co/in-
dex.php/cuestiones/article/view/7754/6886.

Durand, Gilbert. “Introducción. El vocabulario del simbolismo”. En La ima-
ginación simbólica, 2a ed. Amorrortu editores, 2007.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
77

Gadamer, Hans-Georg. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”. En Ver-
dad y método II. Hermeneia 34. Ediciones Sígueme, 1998.

García Piedras, Myriam. “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”. En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 
135–55.

IDDLA. “Breve Historia de La Iglesia de Dios”. Iglesia de Dios Latinoamérica, 
el 19 de abril de 2018. https://iddla.org/sobre-nosotros/historia.

IDESPO. “Percepción de la población costarricense sobre valores y prácti-
cas religiosas, 2024”. Equipo de Investigación Unidad de Consultorías, 
IDESPO, febrero de 2025.

INEC. “Encuesta Continua de Empleo, trimestre (Junio–Julio–Agosto 2025). 
Resumen de resultados”. Instituto Nacional de Estadística y Censos, 
INEC, el 2 de octubre de 2025. https://admin.inec.cr/sites/default/fi-
les/2025-10/coECE_JJA2025_02102025.pdf.

López, Darío. Discípulas de Jesús: De invisibilizadas a protagonistas. Ediciones 
PUMA, 2023.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
78

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Teología Práctica como instru-
mento de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológi-
cas”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”. Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

Sobrino, Jon. Jesucristo liberador. Lectura histórico teológica de Jesús de Na-
zaret. 4a ed. Colección Teología latinoamericana 17. UCA Editores., 
2000.

Solares Altamirano, Blanca. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un 
nuevo espíritu antropológico”. Revista mexicana de ciencias políticas y 
sociales, núm. 211 (2011): 13–26.

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tamez, Elsa. “La Biblia: Saltos exegéticos y hermenéuticos en América Lati-
na”. Vida y Pensamiento 27, núm. 2 (2007): 115–28. https://revistas.ubl.
ac.cr/index.php/vyp/article/view/235.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios hu-
manísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.


