REvVISTA TEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA - VOL. 5, NO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026

Nipia FUENTES MENJIVARY

fuentesmenjivar1990@gmail.com

LO DIVINO DESDE EL MARGEN

Resignificacion de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en
una cultura hostil estadounidense

THE DIVINE FROM THE MARGIN

Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a
hostile U.S. culture

Articulo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Articulo recibido el 06 de agosto de 2025

*  Catélica salvadorefia, viviendo en los Estados Unidos, donde estd comprometida
con la pastoral de mujeres migrantes. Con estudios de licenciatura en Teologia
en la Universidad Biblica Latinoamericana (UBL). Actualmente estd estudiando
una Maestria en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y
la Universidad Biblica Latinoamericana (UBL).




NibpiA FUENTES MENJIVAR

Lo divino desde el margen

Resignificacion de la fe en mujeres hispanas inmigrantes
en una cultura hostil estadounidense

Resumen

Este ensayo aborda la compleja realidad de las mujeres hispanas inmigrantes
en Estados Unidos, explorando cémo la exclusion, el desarraigo, la discrimi-
nacion y el racismo actiian como catalizadores para una profunda resignifica-
cion de su espiritualidad. Lejos de adherirse a estructuras e imaginarios reli-
giosos patriarcales impuestos, estas mujeres estan reinterpretando lo sagrado
desde sus cuerpos, sus experiencias migratorias y sus luchas cotidianas por
la supervivencia y la dignidad. La fe, para ellas, se convierte en un acto radi-
cal de agencia y resistencia. Adoptando una perspectiva critica y decolonial,
el ensayo examina cdmo esta espiritualidad encarnada funciona como una
poderosa fuente de sanacién ante el trauma de la migracion y la hostilidad
cultural. Esta teologia viva no solo ofrece un consuelo individual, sino que
también crea espacios colectivos de empoderamiento. Al redefinir su relacion
con lo divino, estas mujeres desafian simultdneamente los canones religiosos
conservadores que buscan controlarlas y los discursos sociopoliticos de la
cultura estadounidense que intentan silenciarlas y marginalizarlas. El ensayo
propone una reflexion alternativa para comprender la compleja y poderosa
interseccion entre fe, género y migracion en la experiencia hispana.

Palabras clave: espiritualidad, mujeres inmigrantes, decolonialidad, resisten-
cia, fe encarnada.

107

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NibpiA FUENTES MENJIVAR

The divine from the margin

Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a
hostile U.S. culture

Summary

This essay addresses the complex reality of Hispanic immigrant women in
the United States, exploring how exclusion, uprooting, discrimination, and
racism act as catalysts for a profound reinterpretation of their spirituality. Far
from adhering to imposed patriarchal religious structures and imaginaries,
these women are reinterpreting the sacred from their bodies, their migra-
tory experiences, and their daily struggles for survival and dignity. For them,
faith becomes a radical act of agency and resistance. Adopting a critical and
decolonial perspective, the essay examines how this embodied spirituality
functions as a powerful source of healing in the face of the trauma of mi-
gration and cultural hostility. This living theology not only offers individual
comfort, but also creates collective spaces of empowerment. By redefining
their relationship with the divine, these women simultaneously challenge the
conservative religious canons that seek to control them and the sociopolitical
discourses of American culture that attempt to silence and marginalize them.
The essay proposes an alternative reflection for understanding the complex
and powerful intersection between faith, gender, and migration in the His-
panic experience.

Keywords: spirituality, immigrant women, decoloniality, resistance, embod-
ied faith.

108

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NiIp1A FUENTES MENJIVAR

Lo divino desde el margen

Resignificacion de la fe en mujeres hispanas inmigrantes
en una cultura hostil estadounidense

a pertinencia de este analisis se encuentra en la necesidad de

reinterpretar la participacion actual en la formacién pastoral y

en el liderazgo eclesial de las mujeres inmigrantes catélicas de los
Estados Unidos. En un curso reciente sobre el Pensamiento Social de la
Iglesia Catdlica, dirigido a lideres y lideresas comunitarias con un total
de 34 participantes, se observo una notoria desproporcion de género:
solo cuatro hombres frente a 30 mujeres. Este dato empirico subraya
y confirma la relevancia pastoral, teoldgica y sociologica de la mujer
hispana inmigrante como eje central en la vivencia y transmision in-
tergeneracional de la fe.

Ahora bien, en el contexto migratorio actual de los Estados Uni-
dos, estas mujeres se situan en una coyuntura critica, marcada por la
desigualdad estructural, la discriminacion interseccional y el choque
cultural. En este escenario de vulnerabilidad, la experiencia de fe no se
disuelve, sino que se dinamiza y transforma. El presente ensayo aborda
la resignificacion de lo divino que emerge desde los margenes, demos-
trando que estas mujeres, lejos de ser receptoras pasivas de una espiri-
tualidad impuesta, construyen activamente su relacion con lo sagrado.

109

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

A través reflexionar sobre sus historias de vida, marcadas por el exilio,
la maternidad, la precariedad y la esperanza, se revela una espiritua-
lidad encarnada que opera como critica y a la vez desafia tanto a las
estructuras patriarcales de las instituciones eclesiales como a los dis-
cursos politicos y sociales que buscan su invisibilizacion.

El desarrollo del presente analisis se articula en tres momentos, los
cuales se han adoptado de la metodologia teoldgico-pastoral conocida
como ver, juzgar y actuar. En el primer momento (ver), se describe,
desde la perspectiva de los margenes, la realidad socioeclesial de las
mujeres hispanas migrantes en Estados Unidos. La exposicidn se en-
focard en el analisis de tres testimonios narrativos que seran presenta-
dos en sus propias palabras, sirviendo de base empirica para el analisis
subsiguiente.

En el segundo momento (juzgar), se hace un analisis hermenéutico
orientado a la resignificacion teoldgica y la resistencia que reflejan las
historias de vida de las mujeres migrantes hispanas en Estados Unidos.
Esta seccion constituye el nucleo analitico y se divide en tres apartados
interconectados, cada uno tomando como referencia una historia de
vida. El primer apartado aborda la espiritualidad encarnada como acto
de resistencia. Aqui se argumenta que la resignificacion de la fe no es
un proceso abstracto, sino que se ancla en la corporalidad, la lengua y
las experiencias cotidianas de las mujeres. Este anclaje se convierte en
un triptico de resistencia, sanacion y agencia frente a la opresion. El
segundo apartado se refiere al fortalecimiento de la fe en el trauma, la
sobrevivencia y la resiliencia. A partir del segundo testimonio, se explo-
ra el trauma generado en el proceso de transito migratorio y la llegada
al nuevo contexto. Se examina cémo la fe, lejos de ser un paliativo pa-
sivo, se constituye en una fuente de valor y empoderamiento que per-
mite la superacidn activa de las dificultades. En el tercer apartado, se
interpreta la produccién simbdlica de lo sagrado desde la experiencia de
mujeres migrantes. Aqui se analiza cémo la produccién simbdlica de
lo divino en la experiencia migrante femenina desvela que lo sagrado
no es estatico ni exclusivo de las instituciones religiosas. Se evidenciara

110

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

que las mujeres redefinen lo divino desde su cotidianidad, sus luchas y
la afirmacion de su corporalidad.

Finalmente, en el tercer momento (actuar), a modo de conclusion
practica, proponen algunos criterios pastorales para elaborar una teo-
logia desde el margen. Se trata de presentar estrategias pastorales que,
a través de acciones concretas, permitan articular nuevas formas de
nombrar, vivir y experimentar lo divino. En todo caso, se busca que
estas estrategias practicas sean coherentes con la teologia emergente de
las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos.

Mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos (ver)

Las mujeres latinas han desempefiado un rol fundamental en la his-
toria social de los Estados Unidos, caracterizandose por su resiliencia y
su profundo compromiso con la familia, la comunidad y la fe. Sin em-
bargo, a pesar de este legado, enfrenta hoy una compleja red de desa-
tios que limitan su desarrollo pleno, incluyendo el acceso restringido a
espacios académicos y profesionales, la discriminacion interseccional
por razén de género y cultura, y la ausencia de entornos seguros que
permitan la expresion completa de su identidad.

En el panorama migratorio actual de los Estados Unidos —pais re-
ceptor de millones de personas en busca de mejores oportunidades de
vida—, las latinas constituyen un grupo demografico de gran relevan-
cia. Segun datos recientes, la poblacion hispana asciende a 65 millo-
nes de personas, y las mujeres inmigrantes, con mas de 23 millones,
representan el 17% de la poblacion femenina nacional.' Es importante
destacar que mas de la mitad de ellas han adquirido ya la ciudadania
estadounidense.? Su contribucion es crucial para la fuerza laboral, par-
ticularmente en el sector servicios (como el cuidado personal, salones

1 Cf. US Census Bureau, “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-
miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Unidos”, Infor-
macion Estadistica, Government, Census.gov, el 27 de junio de 2024.

2 Cf. Acceso Latino, “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”, Ac-
ceso Latino - Fundacion Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023/.

111

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

de belleza y servicio doméstico), si bien demuestran una creciente ca-
pacidad de liderazgo en el emprendimiento. A pesar de su dinamis-
mo econdmico, persisten las barreras financieras; por ejemplo, el 17%
reporta dificultades para obtener créditos, un porcentaje significati-
vamente superior al de mujeres blancas, hombres latinos y hombres
blancos.?

Asimismo, las recientes politicas migratorias han exacerbado un
ambiente de vulnerabilidad sistémica e infundido miedo, lo que ha
conducido a que muchas mujeres se vean obligadas a replegarse en sus
hogares o a suspender sus actividades econdémicas, buscando proteger
a sus familias. Estas condiciones no solo vulneran su estabilidad eco-
ndémica, sino que socavan su seguridad personal y comunitaria.*

Mujeres hispanas inmigrantes en perspectiva de género

La experiencia migratoria en Estados Unidos se halla particular-
mente marcada por el factor de género en el caso de las mujeres latinas,
dada su conexién mayoritaria con la inmigracion reciente.” Historica-
mente, se ha documentado la migraciéon de mujeres solas desde paises
como México con el objetivo de trabajar por un tiempo en los Estados
Unidos, para generar remesas, las cuales sirven para apoyar a sus fa-
miliares en su pais de origen. No obstante, la tendencia actual muestra
un cambio hacia la migracién familiar, con el objetivo de establecer
residencia permanente en el pais, un patron observado en latinas de
diversas nacionalidades (mexicanas, puertorriquefias, guatemaltecas,
salvadorefas, nicaragiienses, etc.).

3 Cf. Jasmine Tucker y Sarah Javaid, “Women Gain 83% of Jobs While 170,000
Women Leave Labor Force in June”, National Women’s Law Center, el 8 de julio de
2022.

4 Cf. Gonzalo Zegarra y Krecyté Villarreal, “Ser mujer e inmigrante en la fuerza la-
boral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo”, Noticias de Estados Unidos,
CNN, el 1 de julio de 2025.

5 Cf. Luis Noe-Bustamante, “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about
Deportations”, Pew Research Center, el 30 de abril de 2025.

112

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Para las mujeres latinas, es fundamental preservar sus raices cultu-
rales, a través del idioma, la gastronomia y las tradiciones religiosas.
Esta conexién con su herencia cultural es una fuente de orgullo y un
anclaje identitario esencial en un contexto extranjero, con un idioma,
una gastronomia y tradiciones totalmente diferentes. Sin embargo, esta
realidad identitaria de las mujeres inmigrantes se cruza con las pre-
siones culturales y la discriminacién de género inherentes tanto a la
sociedad de acogida como a su propia cultura de origen.

Es asi, como la mayoria de las mujeres latinas experimentan una
fragmentacién identitaria derivada de la tensiéon entre sus roles: la
participacién en la fuerza laboral, las responsabilidades familiares no
negociables (cuidado del hogar, hijos, hijas, educacion) y la fuerte in-
fluencia de la cultura tradicional hispana, que histéricamente ha car-
gado sobre la mujer el peso del rol de cuidadora. El desafio cotidiano
radica en la busqueda de un equilibrio dindmico ante esta triada de
exigencias. En este contexto, diversas investigaciones confirman estas
presiones normativas de género que recaen sobre las mujeres inmi-
grantes de América Latina y el Caribe:

Las investigaciones muestran que alrededor del 63% de las lati-
nas enfrentan con frecuencia presiones familiares o laborales, y
casi 7 de cada 10 sienten la necesidad de realizar tareas domésti-

cas. Ademas, el 62% siente presion para mantener su apariencia
y el 56% se siente presionada para casarse y tener hijos.®

Una investigacion de 2024, realizada por el Pew Research Center in-
dica que, sobre todo mujeres hispanas nacidas en Estados Unidos y que
crecen en la interseccion de valores culturales tradicionales latinoame-
ricanos y de la cultura estadounidense, experimentan un dilema cul-
tural. El arraigo a la cultura de los padres a menudo implica la presion,
tanto familiar como eclesial, de anteponer las necesidades ajenas a las
propias, y de adherirse a las caracteristicas de un imaginario religioso
que se puede denominar como marianismo (pasividad, subordinacion,
castidad y virtud). Esta presion se extiende incluso al ambito educativo,

6 Latino Observatory, “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de gé-
nero en EE.UU,, segtin investigacion’, Latino Observatory, el 20 de mayo de 2024.

113

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

donde muchas jovenes se ven obligadas a interrumpir estudios supe-
riores para asumir el cuidado de familiares mayores. Simultaneamente,
enfrentan la presion social de alcanzar el éxito por mérito propio en
sus estudios o en sus carreras profesionales.” Estas dindmicas, que se
reproducen en la cultura hispana, son igualmente observables dentro
de la comunidad eclesial catolica de los Estados Unidos.

El camino de las mujeres latinas inmigrantes en Estados Unidos
estd, por tanto, marcado por el desarraigo, la discriminacion y la cons-
tante tension entre la asimilacion cultural y la preservacion identitaria.
Segun el Latino Observatory, casi la mitad de las mujeres inmigrantes
hispanas perciben el sexismo como un problema en ambitos como el
trabajo o el entretenimiento, a diferencia de sus pares masculinos.® Sin
embargo, pese a las barreras lingiiisticas y socioecondmicas, muchas
de ellas logran la superacion personal a través del emprendimiento y
el liderazgo, empoderando de esta forma a las nuevas generaciones. Su
espiritualidad, en este contexto, emerge como un espacio de refugio
y resistencia activa frente a las estructuras sociales y eclesidsticas que
sistematicamente invisibilizan sus voces.

Tres historias de mujeres migrantes

Aunque la condicién de inmigrante situa a estas mujeres en una
situacion de vulnerabilidad social inherente, la experiencia demuestra
que la adversidad no implica la anulacién de la esperanza. A conti-
nuacion, se presentan tres historias de vida —los testimonios de Jeny,
Maria y Majo—, los cuales ilustran la solidez de su fe y su compromiso
con la solidaridad comunitaria. Sus palabras nos permiten acceder a
una comprension profunda y experiencial de lo divino que las impulsa
a la accion social.

7 Cf. Luis Noe-Bustamante et al., “A Majority of Latinas Feel Pressure to Support
Their Families or to Succeed at Work. Expectations to Excel at Work and to Do
Housework, Be Beautiful and Start a Family Are Top Pressures’, Pew Research
Center, el 14 de mayo de 2024.

8 Cf. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de género en EE.UU”.

114

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Mi nombre es Jeny

Soy originaria del estado de Puebla, llegué a los Estados Unidos
a la edad de 23 afios, a un lugar totalmente diferente, diferente
idioma, cultura, educacién, con muchos suefios y con muchos
deseos de salir adelante; pero Dios tenia planes diferentes, en
medio de tantos obstdculos de los cuales me enfrento dia a dia,
entré en momentos de tristeza y desconfianza de creer que real-
mente eso jhabia sido lo correcto!, lo Ginico que me confor-
maba era que estaba con mi esposo el amor de mi vida y que
todo se iba a mejorar y con el pasar de los afios vino mi primera
hija y eso me dio mas fuerza para salir adelante, pero el cami-
no seguia siendo muy complicado, sin embargo me llenaba de
fuerza por mi hija, para ser una buena madre y esposa con la
esperanza de mejorar.

A los tres aflos llegé la segunda nifia jhermosal, pero la situa-
cion en el lugar a donde estdbamos no mejoraba y se presentd
una oportunidad de movernos para el estado de Washington, y
nos fuimos estableciendo poco a poco. También dificil porque
al no conocer a nadie era aun mas dificil. Crecieron mis hijas,
y era complicado por el idioma inglés que no manejaba bien,
pero aun asi por la gracia de Dios aqui tuvimos mas oportuni-
dades de salir adelante. El acuerdo entre mi esposo y yo fue, que
ibamos a pasar carencias, pero yo iba a cuidar de mis hijas y que
él iba a trabajar duro.

Fueron momentos muy hermosos y al mismo tiempo dolorosos
porque no alcanzaba para los gastos, cuando mi hija la mayor
cumplié 7 anos ella quiso hacer su primera comunion y ese fue
el comienzo del cual El Sefior nos empez6 a llamar al servicio
era confuso pero El nos fue mostrando el camino que El ya te-
nia marcado para nosotros, pero en esos momentos no lo podia
ver porque me ocupaba de lo mal que lo pasaibamos que no
me daba cuenta que El Sefior siempre estuvo cuidandonos, pro-
tegiéndonos y que en ningiin momento estuvimos solos, nos

115

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

fuimos acercando mas y mas a la iglesia y asi fue como empeza-
mos a ser voluntarios en nuestra parroquia hasta el dia de hoy,
es un poco complicado para mi reconocer mis virtudes porque
no soy muy de reconocerme a mi misma, pero creo que una
es la paciencia, perseverancia, aprender a escuchar, dar conse-
jo, ayudar al que necesita, y creo que al correr de los aflos he
aprendido a confiar mucho mas en Dios.

Soy Maria

Naci en un pequeno pueblo de Jalisco, en lo alto de una colina
rodeada de rios, arboles frutales y una naturaleza que parecia
hablar. Eramos 13 hermanos y crecimos en medio de tradicio-
nes antiguas: el nixtamal, los caballos al amanecer, el campo, el
gallinero... una vida sencilla, pero llena de amor, trabajo y fe.
Recuerdo correr por las mafanas a la cocina, donde mi madre
ya tenia listo el desayuno. Yo agarraba mi vaso con chocolate
y café y corria al corral, donde mi padre ordenaba la vaca. Me
llenaba el vaso de leche espumosa, me lo bebia de un solo trago
y me quedaba con bigote de espuma. El refa. Era una época tan
inocente, donde todos aportan sin quejarse, con unidad y es-
peranza. Pero un dia todo cambié. Mi padre emigré a Estados
Unidos y con él se fueron los suefios de mi madre y las ilusiones
de mis hermanas. Pasaron dos afios sin noticias. Mientras tanto,
mi madre trabajaba lavando ropa ajena y mis hermanas lim-
piaban casas a cambio de comida. Yo apenas tenia cuatro afios,
no sabia expresar mi tristeza, pero sentia que todo era gris a mi
alrededor.

Después, mi madre también decidid irse, confiando solo en
Dios. Se llevé a tres de mis hermanas y dejé a las demas al cui-
dado de una de 14 afios. Me quedé sola muchas veces, hasta que
dofia Irene, una vecina, me abrié sus brazos y me dio carifio
como una madre. Pasaron dos largos afios y finalmente mi ma-
dre mandd traer a dos mas de mis hermanas y a mi. Recuerdo

116

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

que era diciembre, las luces navidefias brillaban, y una sefiora
nos recogid en la central camionera de Tijuana. Nos pidié que
durmieramos, porque si no, no veriamos a nuestra madre. Ce-
rré los ojos con miedo, y cuando los abri, alli estaba esa voz
que tanto habia extranado; era mi madre, nos abrazamos como
si quisiéramos fundir los afos perdidos. Viviamos en un apar-
tamento pequefo, todos apretados. Yo dormia en una tina de
bafo, cabia perfectamente. Mi madre trabajaba en una fabrica
planchando ropa, hacia lo mismo que en el pueblo, pero ahora
ganaba en ddlares. A los pocos meses llegaron mis otras herma-
nas. Eramos nueve, mas un primo con su novia que dormfan
bajo la mesa. Aun asi, nunca falté comida. Mi madre siempre
decia: “tienes que compartir tu plato con quien llega a tu casa”
Y asi fue: comida para todos, aunque no sabiamos cémo. Dios
multiplica lo poco.

Con el tiempo, mi padre regres6. Pensé que todo seria mejor,
pero no fue asi. No trabajaba, no ayudaba, y solo impartia vio-
lencia. Me dolia verlo golpear a mi madre y decir que yo no
servia para nada por querer estudiar. Me gritaba que una mujer
solo sirve para cocinar y tener hijos. Pero yo le decia que no,
que yo iba a graduarme. Y lo hice, a pesar de que me mandaron
a México y perdi medio afo. Me esforcé, tomé clases en verano,
trabajé, fui voluntaria, y al final me gradué, lo logré. A los 18
aflos me casé con la ilusion de tener una vida diferente. Pero
me equivoqué. Mi esposo también era machista. Solo me daba
40 dolares a la semana para alimentar a nuestros hijos. Iba al
supermercado a pedir frutas y verduras que estaban podridas.
De ahi hacia milagros, compraba ropa usada en yard sale (venta
en el patio), la arreglaba y la revendia para poder tener un poco
mas de dinero. Mis hijos nunca lo supieron, pero muchas veces
no habia nada. Vivi muchas injusticias, mucho dolor; pero tam-
bién aprendi el valor del amor, del esfuerzo, de la fe. Mi madre
me ensef6 con su ejemplo que cuando uno da todo por amor,
Dios se encarga del resto. Y aqui estoy, contando mi historia, sa-

117

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

biendo que no fue ficil... pero con orgullo, porque nunca dejé
de luchar y creer.

Me llamo Majo

Soy hija de padres nicaragiienses que emigraron a Costa Rica
huyendo de la crisis politica en su pais. Alli construyeron una
nueva vida, llena de sacrificios, pero también de oportunida-
des. Yo llegué a Costa Rica a los cinco anos y creci rodeada de
amor familiar. Mis recuerdos mas valiosos son los domingos
en familia, las caminatas a la biblioteca y los momentos con mi
abuela Manuela, una mujer piadosa y fuerte que me ensefi6 a
amar a Dios y a la Virgen Maria. Estudié en una escuela sale-
siana, donde fui muy activa: jugaba baloncesto, era monaguilla
y presidenta de mi salén. Aunque mis padres no podian estar
presentes en mis actividades escolares por trabajo, su esfuerzo
me permitid tener una buena educacién. Mas tarde, trabajé en
un hotel y eso me motivé a aprender inglés.

Con ayuda de mi madrina, viajé a San Francisco y estudié en el
“College” de San Mateo. Alli conoci al sobrino de mi madrina,
con quien, tras varios viajes y llamadas, iniciamos una relaciéon
a distancia. Contra la voluntad de mis padres, me casé con él
y me mudé a California. El inicio fue dificil: sola, sin trabajo y
con la incertidumbre migratoria. Una entrevista con inmigra-
cién puso en riesgo mi residencia, pero después de meses de
angustia, recibi la carta de aprobacion. Agradeci a Dios pro-
fundamente ese momento. Estudié¢ inglés en “Solano College”
y con el tiempo llegaron mis tres hijos. La maternidad cambio
mi vida: me hizo mas fuerte, mds activa, mas compasiva. Cuan-
do mi hija empez6 la escuela, empecé a trabajar en la escuela
como asistente de educadora, luego como community organizer
(organizadora comunitaria), y mas tarde en mi parroquia como
coordinadora de catequesis. Ese trabajo, aunque desafiante, for-

118

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

talecié mi fe, me ayudd a vencer mi timidez y a crecer como
persona y lider.

Hoy, miro atrds y veo una historia marcada por el sacrificio, la
fe, el amor y la esperanza. Todo lo que he vivido me ha llevado
a ser quien soy hoy.

Estos relatos ilustran cémo las mujeres hispanas inmigrantes no
solo experimentan a Dios: lo reconfiguran, lo testimonian y lo hacen
presente en sus comunidades como Dios sufriente, cercano y sanador.
Tomaremos cada una de las historias para desarrollar la segunda parte
de nuestro ensayo.

Hermenéutica contextual de mujeres inmigrantes (juzgar)

Como segundo momento de la metodologia, se realiza una her-
menéutica contextual de las experiencias de inmigracion femenina, a
partir de una lectura critica de los testimonios de Jeny, Maria y Majo.
Este andlisis se apoya en las teorias de Maria Lugones y Silvia Rivera
Cusicanqui para iluminar las dimensiones de opresion y las formas de
resistencia que se manifiestan en la espiritualidad de estas mujeres.

Resistencias cotidianas

La historia de Jeny, inmigrante de Puebla, México, que migra a Es-
tados Unidos, se aborda como un estudio de caso sobre las resistencias
cotidianas que surgen de la experiencia vivida en la intersecciéon mar-
cada por el exilio, la maternidad, la carencia, el amor y la espirituali-
dad. En su relato se revelan los efectos de la colonialidad del género,
asi como las formas de resistencia que se articulan al cuidado, la fe y la
comunidad. La propuesta hermenéutica es leer el testimonio de Jeny
como una forma de agencia situada, que desafia las estructuras colo-
niales y patriarcales desde una espiritualidad vivida y desde una légica
relacional y comunitaria.

119

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

La colonialidad del género y mujeres inmigrantes

El relato de Jeny encarna la condicién de aquellas personas que ha-
bitan la frontera existencial, al vivir entre culturas sin pertenecer ple-
namente a ninguna de ellas. Esta condicion de frontera se experimenta
no solo geograficamente, sino también a nivel cultural, lingiiistico, re-
ligioso y de género.

Maria Lugones profundiza esta condicién al teorizar la colonialidad
del poder como colonialidad del género, un sistema impuesto por la
modernidad/colonial que deshumanizé® a las mujeres colonizadas e
impuso una estructura dicotomica y jerarquica de género (hombre/
mujer). Este sistema eurocéntrico, patriarcal y heterosexual se instalo
al desmantelar sistemas relacionales comunitarios. Lugones subraya
que la colonialidad del género es el eje que yace en el sistema de poder
capitalista y es el responsable de mantener la légica de desmantelar
otros sistemas relacionales mas comunitarios y no-binarios, cuyo ob-
jetivo es imponer y reproducir un modelo europeo patriarcal y hete-
rosexual como norma para todas las culturas: “A diferencia de la colo-
nizacion, la colonialidad del género sigue estando entre nosotros; es
lo que yace en la interseccion de género/clase/raza como constructos
centrales del sistema de poder del mundo capitalista.’.'® De esta forma,
las mujeres inmigrantes hispanas enfrentan no solo las barreras del
desplazamiento, sino también la invisibilizacion y opresion estructural
que las coloca en un doble borde de marginalidad, al cual podemos
denominar cruce fronterizo.

En este contexto, nuestra protagonista, mujer que emigr6é desde
Puebla, México, hacia los Estados Unidos a los 23 afos, representa este
cruce fronterizo. Su cuerpo e identidad son un espacio de negociacion
constante entre el pais de origen y el receptor, entre el idioma inglés y

9 Cf. Estaidealatoma prestada Lugones de: Walter Mignolo, Local Histories/Global
Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton Uni-
versity Press, 2000), ix.

10 Maria Lugones, “Hacia un feminismo descolonial’, La Manzana de la Discordia,
Articulo original en Hypatia vol 25, Num 4, 2010, vol. 6, nim. 2 (2011): 109.

120

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

el espafiol, asi como entre las expectativas culturales tradicionales y las
estructuras de vida emergentes. Su decisién de migrar y asumir el rol
de cuidadora primaria (“yo iba a cuidar de mis hijas y que él iba a tra-
bajar duro”) refleja la persistencia de la division sexual del trabajo bajo
un modelo patriarcal. Sin embargo, desde su propia experiencia como
“tedrica de la resistencia’, Lugones permite ver esta asuncion de rol no
como mera sumision, sino como una posibilidad de resistencia, afir-
macidn y agencia situada: “Cuando pienso en mi misma como tedrica
de la resistencia, no es porque crea que la resistencia es el fin o meta
de la lucha politica, sino mas bien su comienzo, su posibilidad”™'" Es asi
como las practicas de cuidado y las relaciones de amor comunitario se
convierten en un mecanismo de cohesién que propicia la resistencia
ante la dominacidn, racializacion y exclusion:

La colonialidad del género me permite comprender la imposi-

cién opresiva como una interaccion compleja de sistemas eco-

ndémicos, racializantes y generizantes, en los cuales cada persona

en el encuentro colonial puede ser vista como un ser vivo, his-

torico, plenamente descrito. (...) Asi, la colonialidad del género
solo es un ingrediente activo en la historia de quien se resiste.'?

El cuidado, una tarea frecuentemente devaluada en la modernidad,
adquiere una relevancia central en una sociedad como la estadouni-
dense, que privilegia el poder del saber y del tener. La mujer de nuestra
historia sustenta a su familia, construye comunidad desde la iglesia y
redefine su identidad como madre y creyente en un entorno hostil. La
fe, que podria aparentar ser un refugio apolitico, se transforma para
ella y para su familia en una fuente de fortaleza y sentido.

Frente a las adversidades economicas, la emigracion y la soledad, la
relacion con Dios y la comunidad creyente se constituye en un espacio
de consuelo y refugio. Aunque esta espiritualidad ha sido historica-
mente deslegitimada por el pensamiento colonial, es precisamente en
ella donde las mujeres inmigrantes latinas, como la de nuestro relato,
hallan resistencia y saberes. Lejos de ser una vivencia meramente pri-

11 Ibid.
12 Ibid., 110.

121

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

vada, la fe se convierte en un ambito colectivo donde se reconstruye
el sentido, como se evidencia cuando la familia comienza a integrarse
en la vida parroquial. Esta espiritualidad practica no solo las sostiene,
sino que las transforma, permitiéndoles convertirse en agentes activas
dentro de una nueva comunidad.

El pensamiento ch'ixi y vivir las contradicciones sin
invalidarlas

La migracion suele poner en crisis las formas tradicionales de reli-
giosidad heredadas en los paises latinoamericanos. Las mujeres inmi-
grantes se ven obligadas a resignificar su fe en un entorno donde las
estructuras eclesiales, el idioma liturgico y la experiencia comunitaria
son diferentes. En este nuevo contexto, surgen dilemas fundamentales:
;Como conservar la fe heredada y al mismo tiempo adaptarse a nuevas
formas de practicarla? ;Cémo conciliar el rol tradicional de madre y
esposa con el servicio comunitario dentro de la iglesia? ; Cémo respon-
der a los desafios de género que persisten tanto en la sociedad recepto-
ra como en la estructura eclesial?

La experiencia espiritual de las personas migrantes es profunda-
mente ambivalente: ofrece refugio, pero también genera tensiones. Sil-
via Rivera Cusicanqui sefiala como la espiritualidad indigena y popu-
lar ha sido marginalizada por la l16gica colonial del saber; sin embargo,
ha logrado sobrevivir como una fuerza vital que conecta el cuerpo, la
tierra y la comunidad. Asi, la fe que vive la mujer inmigrante se cons-
tituye en una practica decolonial que entrelaza pasado y presente, tra-
dicién y transformacion. Como afirma Rivera Cusicanqui, no se trata
solo de resistir la opresion, sino de cultivar otras formas de existencia
donde la espiritualidad ancestral se convierte en practicas vivas que
nos sostienen."

13 Cf. Chixinakax utxiwa. Una reflexion sobre prdcticas y discursos descolonizadores
(Tinta Limon, 2010).

122

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Muchas mujeres se ven impulsadas a liderar y visibilizarse dentro
de sus comunidades, lo que puede desafiar el modelo tradicional de
sumisiéon femenina inculcado por la religiosidad popular. La prota-
gonista destaca que ha aprendido a escuchar, aconsejar y perseverar,
reconociéndose como una mujer con virtudes espirituales, aunque le
cueste admitirlo. Esta autoafirmacion representa una forma de empo-
deramiento silencioso, mediado por la fe.

Rivera Cusicanqui propone lo ch’ixi como una metafora de coexis-
tencia armonica, libre y productiva entre herencias culturales. No se
trata de eliminar las contradicciones, sino de habitarlas criticamente.
Esto ofrece una via descolonizadora desde el pensamiento andino, des-
de lo vivido. La autora advierte contra el peligro de que la descoloniza-
cidén se convierta en una moda académica despolitizada. Su propuesta
exige una vinculacion radical entre pensamiento y practica, y llama a
construir saberes desde los pueblos, no sobre ellos. Solo quienes han
experimentado directamente ciertas vivencias culturales -y no quienes
las abordan solo desde la perspectiva tedrica- pueden comprender su
historia y, por tanto, tendran mayor honestidad al escribirla.

El concepto de pensamiento ch’ixi tiene diversas connotaciones y
se refiere a algo que es y no es al mismo tiempo, incluyendo siempre
un tercer elemento. La autora lo utiliza para hablar de identidades no
binarias, contradictorias, diferentes e irresueltas. Lo ch’ixi no es mezcla
ni sincretismo; es la convivencia de mundos que coexisten sin fundirse
o sin mezclarse uno en el otro:

Un color chixi es blanco y no es blanco a la vez, es blanco y
también es negro, su contrario. (...) Pero su heterénimo, chhixi,
alude a la idea de mezcolanza, de pérdida de sustancia y ener-
gia. (...) Corresponde a esa nociéon de moda de la hibridacién
cultural “light” conformista con la dominacioén cultural contem-
poranea.'

Rivera Cusicanqui también critica las formas en que el feminismo
occidental frecuentemente ignora las experiencias de mujeres indige-

14 Ibid., 69s.

123

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

nas y mestizas. La mujer protagonista de esta historia encarna lo ch’ixi
en su practica cotidiana: es madre, esposa, creyente, cuidadora, inmi-
grante y voluntaria en la iglesia. Vive tensiones constantes entre lo que
el sistema espera de ella y lo que ella elige ser. Su fe y conexién con lo
divino no constituyen una alienacién, sino una forma de resistencia
ante el abandono estructural del Estado y los sistemas que la oprimen.
No se trata de renunciar a lo espiritual, sino de descolonizarlo. Esta
espiritualidad cristiana no es necesariamente la impuesta por el colo-
nialismo, sino una reinterpretacion vivida desde el dolor, el servicio
y la vida en la comunidad. Lejos de generar sumision, su fe le otorga
fuerza para resistir y sostener a su familia.

Desde esta perspectiva, nuestra protagonista habita multiples con-
tradicciones y vive una fe cristiana profundamente personal, pero lo
hace mediante una reinterpretacion situada y comunitaria. Asume el
cuidado no solo como una carga, sino también como una vocacién, lo
que nos permite confirmar que lo ch’ixi es una légica que no elimina la
contradiccion, sino que la acepta como parte constitutiva de la vida.'

Espiritualidad, cuidado y comunidad como formas de
agencia

La historia de Jeny también rompe con el cliché de la mujer inmi-
grante como victima pasiva. En ella observamos una agencia relacional
donde su poder surge de cuidar, sostener, educar y guiar. Ella no se au-
todenomina protagonista, pero lo es. Su inserciéon en una comunidad
que brinda afecto contrasta con el modelo individualista y neoliberal
dela sociedad que la rodea. Esta experiencia representa una reapropia-
cioén de lo espiritual desde la vida comunitaria. El relato también revela
una transformacion subjetiva: desde la desesperanza inicial (“momen-
tos de tristeza y desconfianza”) hasta llegar a la afirmacién de virtudes
como la paciencia, la escucha y la perseverancia.

15 Cf. Rivera Cuasicanqui, Ch ‘ixinakax utxiwa. Una reflexion sobre practicas y dis-
cursos descolonizadores.

124

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

A pesar de enfrentar condiciones estructurales adversas —limita-
ciones econdmicas, la barrera del idioma y el aislamiento familiar—,
esta mujer construye una identidad basada en el servicio, la fe y la es-
peranza. El acuerdo con su esposo de vivir con carencias para cuidar a
sus hijas no puede desvincularse del contexto de migracion racializada
y de género. Sin embargo, ella transforma esa eleccion en una forma de
poder que trasciende el hogar para extenderse a su comunidad eclesial.

En esta historia, lo espiritual, lo afectivo y lo comunitario se entre-
lazan como espacios de “resistencia cotidiana” No se trata de un femi-
nismo eurocéntrico ni de un discurso académico explicito, sino de una
practica encarnada de lucha y dignidad:

La resistencia es la tension entre la subjetificacion (la formacién/
informacion del sujeto) y la subjetividad activa, ese sentido mi-
nimo de agencia requerido para que la relacién oprimir-><resis-
tir sea de tipo activo, sin apelacion al maximo sentido de agencia
del sujeto moderno.'

La historia de esta mujer poblana migrante en Estados Unidos testi-
monia como el género, la raza, la espiritualidad y la migracién se entre-
cruzan en la vida de las mujeres latinoamericanas. A través de los mar-
cos tedricos de Lugones y Rivera Cusicanqui, se revela que no estamos
ante una victima pasiva, sino ante una mujer que construye sentido,
sostiene a su familia y comunidad, y reinterpreta su fe como una forma
de vida ch'ixi. Su historia encarna una resistencia cotidiana que desafia
las l6gicas coloniales desde el amor, el cuidado y la fe.

Lejos de alienarla, su relacién con Dios le permite narrar su vida
con sentido, propdsito y esperanza. En la religiosidad popular, nues-
tra protagonista encuentra formas de resistencia y experiencias que le
permiten sobrevivir y fortalecerse cotidianamente. Asi, su participa-
cién como voluntaria en la iglesia no puede leerse como sumision, sino
como construccion de comunidad y agencia colectiva.

16 Lugones, “Hacia un feminismo descolonial’, 109.

125

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Entre la fe y la exclusion

La segunda historia, narrada por Maria, ilustra cémo la violencia
social y la exclusion estructural, sustentadas por imaginarios religiosos
de género, pueden generar una espiritualidad toxica que obstaculiza el
desarrollo integral, especialmente de las mujeres. Las creencias religio-
sas interpretadas desde una dptica patriarcal no solo suelen acompanar
procesos de sufrimiento, sino que frecuentemente los justifican, repro-
duciendo ciclos de opresiéon y marginacion.

Trauma migratorio, duelo por desarraigo, violencia simbolica
y espiritualidad

El trauma migratorio trasciende el mero traslado fisico entre paises;
constituye una ruptura emocional, cultural e identitaria. Este trauma
incluye duelos multiples: la pérdida de la tierra natal, la familia, la len-
gua materna, las amistades, las costumbres y los referentes simbolicos
que otorgaban sentido y esperanza a la existencia.

En el relato de esta mujer hispana, estos duelos se inician en la in-
fancia, cuando su padre emigra a Estados Unidos, dejando un profun-
do vacio afectivo y econémico. Posteriormente, su madre, al seguirlo,
fractura ain mas la unidad familiar al dejar a varias hijas al cuidado de
una hermana adolescente. El exilio no es solamente fisico, sino tam-
bién emocional y simbdlico: se quiebra la estructura familiar tradicio-
nal, el entorno natural y cultural de Jalisco (México) queda atras, y con
él, las raices que proporcionaban seguridad.

En este contexto, la violencia simbolica, entendida como la imposi-
cién de estructuras de poder naturalizadas, también esta presente. Por
. o « . . R
ejemplo, el mandato implicito de “sacrificarse por la familia” lleva a la
nifia a aceptar como normales condiciones de abandono y precarie-
dad.”” Mas adelante, al llegar a Estados Unidos, la nifia duerme en una

17 Cf. Mireya Baltodano, “Creencias complices’, en Género y religion: Sospechas y
aportes para la reflexion, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SE-
BILA, 2009).

126

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

bafiera y habita espacios saturados, lo que refleja la deshumanizaciéon
normalizada de las personas inmigrantes empobrecidas.

La espiritualidad como refugio... ;0 prisién? La protagonista re-
cuerda con nostalgia la unidad familiar de su infancia, el trabajo com-
partido y la fe heredada de su madre. Sin embargo, tras la emigracion
paterna, la familia se fragmenta e inicia una cadena de sufrimientos
donde la espiritualidad adopta un caracter ambivalente: por un lado,
funciona como sustento emocional; por otro, se convierte en un meca-
nismo que legitima lo injusto. La frase “cuando uno da todo por amor,
Dios se encarga del resto” refleja una forma de religiosidad que, como
sefiala Nelson Mafla Teran, puede obstaculizar el desarrollo psicoemo-
cional cuando se interpreta de manera pasiva. Una espiritualidad cen-
trada exclusivamente en la aceptacion del sufrimiento como voluntad
divina puede conducir a la normalizaciéon de situaciones que afectan
profundamente el desarrollo psicosocial de la persona creyente.'® En
este sentido, una espiritualidad que no promueve la accién y la justicia,
sino la resignacion ante el dolor, se vuelve téxica, incluso cuando nace
del amor y la esperanza.

Invisibilizacidn del sufrimiento emocional de la mujer
inmigrante

La experiencia migratoria de las mujeres latinas suele ser interpre-
tada desde estereotipos externos que las presentan como “valientes” o
“aguantadoras’, lo que invisibiliza su sufrimiento emocional. Su dolor,
ansiedad o tristeza no son reconocidos como legitimos, sino atribui-
dos a una naturaleza sacrificada, en lugar de comprenderse como res-
puestas humanas ante situaciones de injusticia, violencia o pérdida.”
La protagonista del segundo relato experimenta multiples formas de
dolor: abandono en la nifiez, violencia de género, pobreza extrema,
explotacion laboral y desvalorizacion personal. Sin embargo, su his-

18 Cf. Nelson Mafla Téran, “Funcién de la religion en la vida de las personas segiin
la psicologia de la religién’, Theologica Xaveriana 63, nam. 176 (2014).
19 Baltodano, “Creencias complices’, 159.

127

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

toria nunca se narra desde la victimizacion, sino desde la resistencia.
Esto refleja como muchas mujeres inmigrantes internalizan la nocién
de que su sufrimiento debe silenciarse, incluso ante instituciones edu-
cativas o de salud, donde podrian ser etiquetadas como deprimidas o
inestables sin que se aborden las causas estructurales de su malestar.

Imaginarios religiosos de género

Cuando el padre de nuestra protagonista regresa al hogar, lejos de
restaurar la unidad familiar, se convierte en agente de violencia. Re-
chaza el deseo de su hija de estudiar, afirmando que “una mujer solo
sirve para cocinar y tener hijos”. Esta expresion no constituye unica-
mente un acto de machismo individual, sino que refleja un imagina-
rio religioso sobre el género profundamente arraigado. Segiin Sharo
Rosales, la religion, desde una lectura hegemonica, ha promovido una
imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, reforzan-
do estereotipos que legitiman la violencia y la exclusion: “Se promueve
que una buena mujer es ‘sacrificada’ y asi evita molestar u ofender a
los demas en autoridad (generalmente hombres); que las virtudes mas
grandes de una mujer son el servicio y la abnegacion”* Este imagina-
rio moldea conductas, legitima jerarquias y naturaliza el sufrimiento
femenino como virtud. La madre, al aceptar maltratos y privaciones en
nombre del amor y la fe, sin cuestionar la injusticia estructural, tam-
bién reproduce este patron.

La patologizaciéon de este imaginario se manifiesta cuando su as-
piracidon de estudiar es rechazada con violencia verbal y fisica por su
padre. Es decir, sus aspiraciones personales son percibidas como una
amenaza al orden patriarcal y, en consecuencia, censuradas y castiga-
das. “En el caso de las mujeres la dispersion proviene del cumplimien-
to del ‘deber ser’ socialmente asignado, multiplicandose en tareas de
servidumbre que estan devaluadas socialmente y que le deparan poca

20 “Imaginarios religiosos y género’, en Género y religion: Sospechas y aportes para
la reflexion, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SEBILA, 2009),
270.

128

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

gratificacién o reconocimiento).”! Estos comportamientos han sido
aprendidos en el ambito familiar, cultural y religioso, configurando
una identidad femenina construida desde la subordinacién al ser mas-
culino. De esta manera, la sociedad espera que las mujeres perpetien
esta disposicion permanente al servicio hacia los demas, negando su
realizacion personal.

Imaginarios religiosos de género y exclusién

El padre de la narradora de esta historia encarna una forma recu-
rrente de violencia estructural sustentada en imaginarios religiosos
patriarcales: “Me gritaba que una mujer solo sirve para cocinar y tener
hijos. Pero yo le decia que no, que yo iba a graduarme”. Este tipo de
creencias reflejan lo que Sharo Rosales Arce denomina “imaginarios
religiosos de género”: construcciones culturales y religiosas que de-
terminan los roles que deben ocupar hombres y mujeres. Desde una
lectura hegemonica, Rosales Arce afirma que la religién ha promovido
una imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, re-
forzando estereotipos que legitiman la violencia y la exclusion:

Estos comportamientos, socialmente esperados en las mujeres y
que representan obstaculos muy poderosos para su sano desa-
rrollo, se replican y refuerzan en las iglesias, anclados en ‘imagi-
narios religiosos de género.

Pero ;qué son estos imaginarios religiosos de género? Son re-
presentaciones sociales que estan profundamente arraigadas
en el inconsciente colectivo, hablandonos de aquellas caracte-
risticas que se ha asignado a mujeres y hombres, no solo ya en
funcién de pene-vagina, sino en nombre de la voluntad de Dios.
Estos imaginarios religiosos dictan cudl es la supuesta voluntad
de Dios para la actuacion y el lugar de las mujeres en el mundo:
un lugar de sometimiento, obediencia, sacrificio y renuncia.

21 Baltodano, “Creencias cémplices’, 167.
22 “La teologia de la prosperidad y su impacto en la vida y espiritualidad de las per-
sonas’, Vida y Pensamiento 39, num. 2 (2019): 97s.

129

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Esto afecta no solo a las mujeres que lo experimentan directamente,
sino a generaciones enteras socializadas en estos valores. Las historias
que analizamos, sobre mujeres hispanas inmigrantes en Estados Uni-
dos, reproducen precisamente estos imaginarios religiosos de género.

El género como referencia de los mitos religiosos: Los imaginarios
religiosos no solo reflejan creencias, sino que moldean subjetividades.
En contextos donde se presentan como verdades absolutas, validan mi-
tos patriarcales que justifican el machismo, el control sobre el cuerpo
femenino y la censura de identidades no normativas. Asi, la espiritua-
lidad deja de ser un espacio de sentido compartido para convertirse
en una estructura excluyente que reproduce desigualdades de género.

La violencia social y la exclusién de género no son fenémenos ais-
lados, sino que se sostienen en estructuras simbolicas complejas como
los imaginarios religiosos. Cuando estos se convierten en instrumen-
tos de espiritualidad tdxica, alimentan una cultura que justifica la des-
igualdad como voluntad divina. Por ello, resulta fundamental generar
una lectura critica de lo sagrado donde la espiritualidad recupere su
potencial como espacio de liberacion y justicia, y no de reproduccién
del poder patriarcal.

La religion frente a la culpa, el silencio o la resignacién

La religién puede desempefar un papel ambivalente en contextos
de sufrimiento migratorio: por un lado, ofrece consuelo, sentido y co-
munidad; por otro, puede convertirse en un instrumento de resigna-
cién que normaliza el dolor, especialmente en mujeres socializadas en
modelos religiosos conservadores.

En la historia de esta mujer inmigrante, la figura materna transmite
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la
confianza en que “Dios multiplica lo poco” Esta frase, aunque pode-
rosa, puede interpretarse como una resignacion ante la injusticia es-
tructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino que se
glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella.

130

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

En la historia de la mujer inmigrante, la figura materna transmite
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la
confianza en que “Dios multiplica lo poco”. Esta frase, aunque podero-
sa, también puede ser interpretada como una resignacion ante la injus-
ticia estructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino
que se glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella. Asimismo, la
religién opera como canal de silencio frente a la violencia, particular-
mente cuando el padre regresa y ejerce maltrato contra la madre. La
narrativa no incluye ninguna reaccién institucional, solo la fortaleza
silenciosa de la madre, lo que podria estar alimentado por creencias
religiosas que exaltan la paciencia, el perdon y el sacrificio femenino.

Sin embargo, también se produce una resignificacion del papel de
la fe. Lejos de reducirse a la resignacion, la religion se manifiesta igual-
mente como resistencia. A pesar de todo, la protagonista logra gra-
duarse, trabajar, educar a sus hijos y narrar su historia con orgullo. Su
fe, modelada por su madre, se transforma en motor de supervivencia,
en una ética del amor solidario y en fuente de dignidad personal.

Creencias complices y el rol de las mujeres

En la narrativa, la madre simboliza fortaleza y resiliencia, pero tam-
bién encarna, a veces de forma no intencionada, las “creencias compli-
ces’, las cuales describe Baltodano como aquellas ideas frecuentemente
enmascaradas como virtudes morales o religiosas, pero que tienen un
efecto danino: anulan la capacidad de cuestionamiento, adormecen la
conciencia individual y, en ultima instancia, contribuyen a mantener
intactas las estructuras de poder que oprimen a las mujeres.”* La ense-
flanza de “soportar todo por amor” se convierte en una forma sutil de
perpetuar el sometimiento. Aunque bienintencionadas, estas creencias
pueden inhibir la posibilidad de romper el ciclo de violencia, especial-
mente en contextos donde la espiritualidad no se acompana de una
conciencia critica.

23 Cf. “Creencias complices”.

131

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Espiritualidad, salud y resiliencia

No obstante, seria reduccionista afirmar que la espiritualidad solo
genera efectos negativos en estos contextos. En el caso de la protago-
nista de esta historia, la fe también le proporcion¢ la fuerza para per-
sistir, graduarse y reinventarse frente al abandono y la precariedad. Lo
espiritual, cuando se vincula con la dignidad y la justicia, puede con-
vertirse en un motor de transformacion. La clave, por tanto, no reside
en abandonar la espiritualidad, sino en resignificarla desde una lectura
critica y liberadora.

Para muchas mujeres inmigrantes, el dolor psicoldgico no se expre-
sa mediante categorias clinicas, sino a través del cuerpo, los silencios o
las practicas simbolicas. En este ambito, la religion y la espiritualidad
ocupan un lugar central, funcionando como espacios seguros para ges-
tionar las emociones y para transformar la interpretacion del trauma,
permitiendo su aceptacion y facilitando el crecimiento emocional y
espiritual. Asi, la oracidn, los ritos, las celebraciones comunitarias, los
cantos y la creencia en un Dios protector constituyen un sustento que
ayuda a sobrellevar las adversidades. Sobre esa esperanza en el Dios
que protege en las adversidades, Mafla Teran hace la siguiente afirma-
cion: “Pese a toda la agresion, la humillacion y el sufrimiento padeci-
do durante el proceso de desplazamiento, exclaman que la religion es
‘todo’ para ellos. Sin vacilar revelan: ‘Me quitaron todo; lo que no me

pudieron quitar fue a Dios™*

Sin embargo, no toda espiritualidad resulta sanadora. En muchos
casos, las mujeres asumen discursos religiosos que perpettan el sufri-
miento, como las figuras de un Dios castigador, la exaltacion del sa-
crificio o la idea de que el dolor purifica, lo que refuerza la culpa, el
silencio y la negacion de la enfermedad o del sufrimiento.” Por ello, es

24 “Funcién de la religion en la vida de las personas segun la psicologia de la reli-
gion’, 441.

25 Cf. Gabriela Miranda Garcia, “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una dis-
cusién sobre el martirio y la religion patriarcal’, en Género y religion: Sospechas
v aportes para la reflexion, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia
(SEBILA, 2009).

132

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

fundamental distinguir entre espiritualidades que acompanan y espiri-
tualidades que reprimen.

Algunas mujeres, al distanciarse de contextos opresivos, resignifican
lo divino desde un lugar compasivo, encarnado y maternal. No buscan
un Dios que juzga, sino una presencia que cuida, escucha y permanece.
Desde esta perspectiva, lo divino encarnado se convierte en un recur-
so sanador frente a una cultura téxica que patologiza el sufrimiento
sin escucharlo, medicaliza sin compasion e invisibiliza los dolores del
racismo, el exilio y el género. Distinguir entre un acto de sacrificio que
refuerza relaciones de dominacién y uno que no lo hace implica, en
esencia, una afirmacion de la vida. Un sacrificio no debe nunca exaltar
la muerte ni, mucho menos, el asesinato. La verdadera forma de afir-
mar y proteger la vida consiste en oponerse a los sacrificios.*

La historia de vida que estamos analizando en este apartado, nos in-
terpela profundamente: evidencia la complejidad de una espiritualidad
vivida en medio de la exclusion, el machismo y la violencia estructu-
ral. Simultaneamente, revela como la fe puede ser tanto refugio como
trampa. Cuando la espiritualidad se sustenta en imaginarios patriar-
cales, puede volverse toxica, justificando el dolor en lugar de comba-
tirlo. Frente a esto, resulta urgente promover una espiritualidad critica
y liberadora que acompaiie las luchas por la equidad y los derechos,
especialmente de las mujeres.

La historia de esta mujer inmigrante encarna profundamente los
tres ejes analizados: el trauma migratorio y el desarraigo, la invisibi-
lizacién del dolor femenino y el rol ambivalente de la religion. Su tes-
timonio demuestra cémo las creencias religiosas y culturales, si bien
pueden perpetuar estructuras opresivas, también pueden convertirse
en herramientas poderosas de resiliencia, reconfiguracion del sentido
y transformacion personal frente al sufrimiento.

26 Ibid., 57.

133

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Lo divino en el camino migratorio

Para Majo, la mujer inmigrante hispana de nuestra tercera historia,
el proceso migratorio ha constituido un terreno fértil para resignificar
su fe, redescubrir lo divino y fortalecer su identidad. Mediante una
lectura hermenéutica que integra perspectivas simbdlicas, analogicas y
de liberacion feminista, es posible comprender cémo lo sagrado se en-
carna en su vida cotidiana, marcada por el amor, la lucha, el desarraigo
y la esperanza.

Una lectura hermenéutica de la experiencia femenina hispana

Existen diversos enfoques hermenéuticos que pueden servir de
apoyo para analizar criticamente la experiencia migratoria de las muje-
res hispanas en Estados Unidos. Entre ellos destacan: la hermenéutica
simbolica (como lenguaje sagrado de la vida cotidiana), la hermenéuti-
ca analédgica (como fortalecimiento de virtudes ante la fragmentacion)
y la hermenéutica de liberacién feminista (como modo de percibir a
Dios entre las mujeres y en las fronteras). A continuacidn, se describen
brevemente estos enfoques.

- Hermenéutica simbdlica. Desde la perspectiva de Blanca Solares
Altamirano, los simbolos religiosos no son meras expresiones
culturales, sino herramientas vivas que otorgan sentido y direc-
cién a la existencia.”” La historia relatada comienza con una fa-
milia nicaragiiense que, al emigrar a Costa Rica, reconstruye su
mundo con nuevos significados. La figura de la abuela Manuela,
piadosa y fuerte, se convierte en simbolo de fe y resistencia. A
través de ella, la autora aprendié a amar a Dios y a la Virgen
Maria, arraigando su espiritualidad en gestos concretos y coti-
dianos: oraciones, caminatas y momentos familiares.

27 Cf. “Gilbert Durand, imagen y simbolo o hacia un nuevo espiritu antropolégico’,
Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales, Revista mexicana de ciencias
politicas y sociales, num. 211 (2011): 13-26.

134

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Estos simbolos van adquiriendo nuevos significados en cada
etapa migratoria. El colegio salesiano, por ejemplo, represento
no solo formacién académica para nuestra protagonista, sino
también fue un espacio donde la fe se vivia en comunidad y en
accion. Posteriormente, en Estados Unidos, momentos de crisis
como la incertidumbre migratoria fueron enfrentados desde una
espiritualidad encarnada: la espera de la residencia se transfor-
mo en suplica, y cuando la obtiene, se convierte en sacramento
de esperanza. Segin Mario Tomé Diez, esta vivencia muestra
como lo divino se revela en lo ordinario, donde imaginacion y
experiencia se entrelazan para construir una fe que no es dogma
abstracto, sino relacion viva con Dios.?®

- Hermenéutica analdgica. La migraciéon rompe, fragmenta y
descentra. Sin embargo, como propone Garcia Piedras, la her-
menéutica analdgica permite tender puentes entre las heridas
personales y las experiencias universales del ser humano.” En
el testimonio compartido, la protagonista narra cémo la separa-
cion de sus padres al mudarse a California, la soledad inicial y la
maternidad le exigieron una nueva forma de ser y de vivir.

A través de la analogia, estas vivencias pueden interpretarse no
solo como desafios individuales, sino como parte de una narra-
tiva mas amplia de transformacion. La maternidad, por ejemplo,
es descrita como una experiencia que fortalecié su compasion
y liderazgo. En esta linea, la virtud no se impone externamente,
sino que emerge desde la lucha misma, como fruto de una ana-
gogia espiritual: una elevacion del alma que encuentra sentido
incluso en la incertidumbre. Asi, la mujer inmigrante no es vic-
tima pasiva del contexto, sino co-creadora de su destino, testigo
de un Dios que acompania, sostiene y transforma.

28 Cf. “Introduccidn a la hermenéutica simbolica”, Estudios Humanisticos. Filolo-
gia, Estudios humanisticos. Filologia, nim. 7 (1985): 171-86.

29 Cf. Myriam Garcia Piedras, “El simbolo como camino de transformacion en la
hermenéutica analdgica’, En-Claves Del Pensamiento, En-claves del pensamiento
9, niim. 17 (2015): 135-55.

135

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

- Hermenéutica de la liberacién y feminista. Carlos Mendoza-Al-
varez® y Jorge Costadoat’ proponen una teologia construida
desde los margenes, desde los cuerpos y contextos de las perso-
nas oprimidas. La historia aqui relatada ejemplifica esta teologia
encarnada. En su camino, la protagonista no solo ha sido objeto
de politicas migratorias injustas o del desarraigo cultural, sino
también sujeto activo en la construccién de comunidades de fe y
justicia. Su trabajo como coordinadora de catequesis y commu-
nity organizer (organizadora comunitaria) la convierte en agente
pastoral, en puente entre lo divino y lo humano, entre la Iglesia
y los migrantes.

La hermenéutica feminista latinoamericana, particularmente la
de Estela Serret* y Elsa Tamez*, permite interpretar este lideraz-
g0 no como excepcion, sino como revelacion. Ser mujer, migran-
te, madre y creyente son dimensiones entrelazadas que desafian
las teologias patriarcales y eurocéntricas. Las autoras no solo vi-
ven a Dios, sino que lo resignifican: un Dios que acompana en la
entrevista migratoria, que consuela en la distancia, que sonrie en
los juegos de sus hijos, que fortalece en el servicio comunitario.
Su cuerpo, su voz y su experiencia se convierten en lugar teold-
gico, en espacio donde lo divino se manifiesta.

Estas perspectivas hermenéuticas permiten comprender cémo las
mujeres hispanas inmigrantes reconfiguran y testimonian su experien-
cia de Dios en contextos marcados por la migracion, el sacrificio y la
transformacion. La historia personal aqui narrada no solo ilustra una

30 Cf. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El lugar de la Teologia en la
interrelaciéon de humanidades, ciencias y saberes en tiempos posmodernos y de-
coloniales”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53-68.

31 Cf. “La hermenéutica en las teologias contextuales de la liberacion’, Teologia y
vida 46, nams. 1-2 (2005): 56-74.

32 Cf. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teoria de géne-
ro’, Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, /ztapalapa, nim. 45
(1999): 17-26.

33 Cf. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retrospectiva’, en Re-
ligion y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana de Religiones 3
(Trotta, 2008).

136

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

vida de fe, sino que constituye en si misma una teologia vivida. Al in-
terpretar sus simbolos, ejercitar sus virtudes y resistir desde su identi-
dad femenina, esta mujer, como tantas otras, nos revela un rostro de
Dios cercano, sufriente y sanador. Una hermenéutica liberadora nos
invita, finalmente, a escuchar estas voces y a reconocer en ellas no solo
relatos humanos, sino revelaciones divinas.

Es claro que estan emergiendo nuevas metodologias hermenéuticas
desde los margenes, desde las voces silenciadas, especialmente las de
mujeres hispanas inmigrantes que, desde sus experiencias de frontera,
maternidad, espiritualidad cotidiana y resiliencia, reinterpretan con
creatividad y rebeldia lo divino. En este apartado se analiza cémo estas
mujeres construyen una teologia viva, situada y transformadora, a par-
tir del testimonio de una mujer nicaragiiense que emigré a Costa Rica
y posteriormente a Estados Unidos.

Comprension encarnada de lo divino desde los margenes

Esta tercera historia visibiliza las voces de mujeres histricamente
silenciadas en el discurso teologico. Las mujeres hispanas inmigrantes
interpretan lo divino desde sus cuerpos, memorias, afectos y luchas
cotidianas. Su espiritualidad no es abstracta ni doctrinal, sino vivida,
entrelazada con la vulnerabilidad y la esperanza. Esta comprension
encarnada de Dios se convierte en fuente de sanacion y reconstruc-
cion identitaria. Metodolégicamente, se enfatiza la necesidad de una
teologia inductiva, narrativa y experiencial. Escuchar “en sus propias
palabras” obliga a descentrar el saber teolégico de los canones acadé-
micos tradicionales, abriendo paso a un conocimiento que surge de la
realidad vivida, los contextos y las relaciones cotidianas de las mujeres
hispanas inmigrantes.

La espiritualidad vivida por Majo revela como, desde su infancia en
Costa Rica marcada por la migracion de sus padres nicaragiienses, su
fe se construyo en espacios cotidianos: los rezos de su abuela Manue-
la, las caminatas a la biblioteca, la escuela salesiana y, posteriormente,

137

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

en la soledad de su migracién a California. Cada etapa vital consti-
tuyé también una etapa teoldgica donde su comprension de Dios se
encarnd en afectos, silencios, gestos y desafios. Estas experiencias no
son meros relatos emocionales, sino saberes teoldgicos. La migracion,
el trabajo, la maternidad y el liderazgo pastoral representan para esta
mujer auténticos “lugares teologicos” Dios se le revela en momentos
concretos: al obtener su residencia, en la mirada de sus hijos, en el
servicio comunitario.

La Experiencia como lugar teoldgico implica escuchar con respeto y
reconocer autoria: Una teologia verdaderamente transformadora debe
comenzar por la escucha. Este es el pilar metodoldgico fundamental
del enfoque inductivo y narrativo. La vida de esta mujer inmigrante
desafia a abandonar la comodidad de los discursos teologicos institu-
cionales para sumergirse en una escucha profunda de las historias vivi-
das. Su experiencia no solo ilustra conceptos teologicos: ella misma es
sujeto teologico. Como sefiala la tercera historia presentada, asumir la
experiencia como fuente de saber teoldgico constituye un acto de justi-
cia epistemoldgica. El testimonio de esta mujer, desde su infancia hasta
su rol pastoral, no puede interpretarse como excepcioén admirable, sino
como representacion concreta de miles de mujeres que reconfiguran
su relacién con Dios desde la lucha, el silencio, el servicio y el amor.

Teologia del didlogo desde los tres polos hermenéuticos

La propuesta metodolédgica de Geraldo De Mori, con sus tres polos
(mensaje revelado, emisor situado y destinatario concreto), ilumina el
valor teoldgico de este testimonio.** En esta historia, la mujer migran-
te es simultaneamente destinataria y emisora de la experiencia de fe.
Recibe el mensaje de una tradicion religiosa, pero lo interpreta desde
su contexto de desarraigo, maternidad, trabajo y liderazgo, transmi-
tiéndolo luego desde su vivencia pastoral. Ella no solo se adapta a la
teologia recibida: la transforma. Asi, la teologia deviene circular, dia-

34 Cf. “Los tres ‘polos’ del método teoldgico”, Cuestiones Teoldgicas 49, nim. 111
(2022): 1-16.

138

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

légica y profundamente humana. El lugar teoldgico ya no reside en el
libro dogmatico, sino en la cocina de su casa, el aula donde ensefia, la
parroquia donde coordina la catequesis. Su interpretacion de Dios es
inseparable de su historia concreta.

Pensar desde la frontera como acto de desobediencia
epistémica

Mignolo aporta un marco tedrico hermenéutico indispensable al
introducir la categoria de “desobediencia epistémica’, la cual significa
el rechazo a las jerarquias del saber que excluyen voces no occiden-
tales, no masculinas, no académicas.® Esta mujer inmigrante encar-
na esa desobediencia. Aunque carece de titulo teoldgico, ha vivido y
comunicado una fe mas encarnada, sanadora y transformadora que
muchos tratados sistematicos. Su experiencia muestra cdmo el pensa-
miento fronterizo no es un margen sin valor, sino un centro generador
de nuevos sentidos. Su fe constituye también un acto politico, una re-
sistencia contra sistemas que buscan invisibilizarla. Su teologia, naci-
da en la incertidumbre migratoria, los silencios de la maternidad y el
servicio pastoral, ejemplifica lo que Mignolo denomina “conocimiento
subalterno” que desafia los canones eurocéntricos de lo teoldgico.*

La fe como accién transformadora en la teologia practica

La teologia practica, como sefialan Roman-Loépez-Dollinger, no es
disciplina secundaria sino espacio donde la fe se pone en didlogo con
la acciéon.’” Esta mujer ha vivido su espiritualidad no como refugio pa-
sivo, sino como motor de transformacion. Su transito de madre joven
y sola a lider comunitaria y agente pastoral constituye un recorrido

35 Cf. Desobediencia epistémica, Coleccién Razén Politica (Ediciones del Signo,
2010).

36 Ibid., 112-14.

37 Cf. “La educacion teoldgica como instrumento de transformacion social: Apun-
tes sobre el modelo educativo de la Universidad Biblica Latinoamericana’, Teolo-
gia Prdctica Latinoamericana 4, num. 1 (2025): 101-40.

139

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

profundamente teoldgico. La circularidad hermenéutica latinoameri-
cana permite leer esta historia en tres momentos: confrontaciéon con
la realidad (migracién, soledad), reflexion desde la fe (encuentro con
Dios en la vulnerabilidad) y transformacién (liderazgo pastoral y co-
munitario).*® Aqui, el Evangelio no es un libro en el altar: es fuerza viva
que impulsa a organizar, ensefar, consolar y acompaiiar.

El cuerpo femenino como lugar sagrado

Ivone Gebara, desde su mirada ecofeminista, ofrece una clave deci-
siva: lo divino se revela en lo corporal, lo afectivo, la conexion con la
vida cotidiana.”” La historia de esta mujer inmigrante es ecofeminista
en esencia, aunque no se nombre asi. Su comprension de Dios ha bro-
tado desde su cuerpo migrante, su utero que dio vida, su piel que ha
sentido el frio de la distancia y el calor del amor comunitario. Para ella,
Dios no es ente lejano, sino susurro que le dio fuerzas en noches difici-
les, presencia en las sonrisas de sus hijos, inspiracién para servir en su
comunidad. La espiritualidad aqui no es decorativa: es profundamente
relacional, encarnada y politica. Es espiritualidad de tierra, de cuerpos
y de resistencia.*’

La produccién simbdlica de lo sagrado en la experiencia migrante
femenina revela que lo divino no es estatico ni exclusivo de institucio-
nes religiosas. Por el contrario, las mujeres inmigrantes resignifican lo
sagrado desde su corporalidad, luchas y cotidianidad. La historia per-
sonal muestra como la fe, heredada de una abuela piadosa y fortalecida
en contextos adversos, puede transformarse en lenguaje de resistencia,
refugio y empoderamiento. En este sentido, la espiritualidad no solo

38 Cf. Angel Eduardo Roman-Lépez Dollinger, “El método de la teologia practica
en la formacién teoldgica superior de Latinoamérica y El Caribe. El trinomio
practica-teoria-accién como hilo conductor de la praxis cristiana’, en Teologia
Practica Latinoamericana y Caribefia. Fundamentos teoricos, ed. Angel Eduar-
do Roman-Lépez Dollinger (SEBILA, 2022), 191-208.

39 Cf. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento y la religion
(Trotta, 2000).

40 Cf.Ibid.

140

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

acompana el camino migrante, sino que también lo ilumina, resigni-
fica y sostiene. En cada acto de amor, sacrificio y esperanza, se revela
una nueva forma de lo divino: viva, femenina, migrante.

En este apartado, hemos intentado visibilizar como la experiencia
de una mujer hispana inmigrante contiene en si misma una propues-
ta teoldgica alternativa: encarnada, narrativa, decolonial y practica.
Su vida no es solo testimonio, sino también texto sagrado; no es solo
historia personal, sino también lugar teoldgico. Al integrar su historia
con las propuestas de De Mori, Mignolo, Gebara y la teologia practica
latinoamericana, se confirma que las voces de mujeres como ella no
deben escucharse desde la compasidn, sino desde el reconocimiento.
Estas mujeres estan haciendo teologia desde los margenes. Estan des-
colonizando la fe con sus cuerpos, palabras y con su caminar. Estan
mostrandonos un Dios distinto: cercano, sufriente, materno, comuni-
tario y profundamente humano.

Estrategias pastorales en clave de mujeres inmigrantes
(actuar)

En el contexto actual de Estados Unidos, las mujeres hispanas inmi-
grantes constituyen uno de los sectores mas vulnerabilizados por poli-
ticas migratorias restrictivas, estructuras raciales y de género, asi como
por representaciones estigmatizantes derivadas de simbolos e imagina-
rios religiosos. No obstante, lejos de asumir un papel pasivo, muchas
de estas mujeres resignifican su fe desde los margenes, transformando
su espiritualidad en un espacio de agencia, sanacién y resistencia. Lo
divino, alejado de los centros de poder institucional, se manifiesta en
sus cuerpos, narrativas y practicas cotidianas. En esta tercera parte se
analiza dicha resignificacion a través de cinco dimensiones interrela-
cionadas, junto con sus correspondientes propuestas pastorales: espiri-
tualidad liberadora, interseccionalidad, sanacion comunitaria, educa-
cion critica de lo religioso y dialogo intercultural.

141

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Una espiritualidad liberadora desde los mdrgenes

Las mujeres hispanas inmigrantes desarrollan una espiritualidad
situada en contextos de precariedad y lucha. Esta espiritualidad reco-
noce que lo divino se revela en situaciones concretas de sufrimiento y
esperanza, y que toda experiencia religiosa auténtica implica un com-
promiso con la justicia. Ada Maria Isasi-Diaz, pionera de la “teologia
mujerista’, sostiene que “las mujeres latinas vivimos nuestra fe en la
cotidianidad: en el trabajo doméstico, en la crianza, en las luchas mi-
gratorias™* La fe, por tanto, no elude el dolor, sino que lo transforma
en camino hacia una vida plena. Esta teologia mujerista no pretende
hablar por las mujeres migrantes, sino crear condiciones para que ellas
mismas narren a Dios desde su realidad concreta. La espiritualidad se
convierte asi en sustento para resistir la precariedad y en un espacio de
creatividad teoldgica: reinterpretan la Biblia, cuestionan roles patriar-
cales y reconocen a Dios en su cuerpo, lengua y cultura. Esta perspec-
tiva teologica se fundamenta en los siguientes aspectos:

- Crear espacios comunitarios donde las mujeres puedan compar-
tir sus experiencias y releer la fe desde sus propios simbolos, re-
latos y vivencias migratorias.

- Reconocer sus practicas devocionales como expresiones legiti-
mas de teologia vivida.

Espiritualidades interseccionales: género, etnicidad y migracion

La experiencia religiosa de las mujeres migrantes exige ser analizada
interseccionalmente, ya que su identidad esta atravesada por estructu-
ras de género, etnicidad, clase social, idioma y estatus migratorio. Esta
complejidad les confiere una vision profundamente encarnada y plural
de lo divino. La te6loga Maria Pilar Aquino afirma que “la espirituali-
dad de las mujeres migrantes es una fuente teoldgica legitima y nece-

41 Cf. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first Century (Orbis Books,
1996).

142

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

saria para descolonizar el cristianismo”*? Sus practicas de fe —desde
el rezo del rosario en el autobus hasta las peregrinaciones comunita-
rias— constituyen espacios de construccion teologica desde el cuerpo,
la memoria y la colectividad. La experiencia migrante lleva a muchas
mujeres a replantear sus imagenes de Dios: ya no como juez, sino como
madre, sanadora y comparfiera de camino. Asimismo, cuestionan es-
tructuras eclesiales que las subordinan y se abren a nuevas formas de
liderazgo femenino y comunitario. Desde esta perspectiva teologica, la
propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes aspectos:

- Fomentar ministerios pastorales liderados por mujeres inmi-
grantes, con enfoque de género, lengua y cultura.

- Desarrollar formaciones biblicas y teoldgicas en espafiol desde
una perspectiva critica e inclusiva.

Sanacién, comunidad y justicia: resignificar lo divino en
contextos de violencia

El proceso migratorio genera multiples formas de trauma: separa-
cion familiar, violencia doméstica, explotacion laboral y miedo cons-
tante a la deportacion. En este contexto, la espiritualidad ofrece ca-
minos de sanacion colectiva. El concepto de sanacion aqui trasciende
lo emocional o espiritual para incluir dimensiones éticas y sociales:
justicia, acompafiamiento y empoderamiento. Elsa Tamez destaca que
“la fe cristiana no puede ser auténtica si no se convierte en espacio para
la reparacion del dafno”* Las mujeres resignifican a Dios como com-
paiia en el dolor, fuente de sanacion y resiliencia. Las comunidades
de fe, cuando son inclusivas, se convierten en redes de contencion y
transformacion. En consecuencia, la pastoral debe articular sanacién
emocional, defensa de derechos y empoderamiento. En esta perspec-
tiva teoldgica, la propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes
aspectos:

42 Cf. Maria Pilar Aquino y Elsa Tamez, eds., Teologia feminista latinoamericana,
Pluriminor (Ediciones Abya-Yala, 1998).
43 Cf. Ibid.

143

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

- Crear redes de acompafiamiento para mujeres victimas de vio-
lencia o trauma migratorio, integrando espiritualidad, apoyo le-
gal y psicoldgico.

- Celebrar liturgias sanadoras con testimonios, simbolos y lengua-
jes que conecten con su experiencia.

Educacion critica de lo religioso: liberacion frente al
patriarcado espiritual

Numerosos discursos religiosos tradicionales han justificado la
subordinaciéon femenina mediante consignas como “la mujer debe ca-
llar”, “Dios castiga al desobediente” o “el sufrimiento purifica” Frente
a esto, las mujeres migrantes cuestionan esos imaginarios, reinterpre-
tando las Escrituras y resignificando sus experiencias espirituales. Una
pedagogia critica aplicada al ambito religioso permite deconstruir es-
tos discursos y reconstruir una fe liberadora. Gebara sefiala que “una
fe que no piensa, que no cuestiona, puede ser una forma de violencia
simbdlica”** Promover una formacién biblica y teoldgica desde una
perspectiva feminista y culturalmente contextualizada se convierte en
una estrategia pastoral clave. La resignificacion de lo divino incluye
revisar el papel de Maria —no solo como figura obediente, sino como
mujer fuerte y profética—, redescubrir a las mujeres biblicas que lide-
raron y resistieron, y comprender a Dios como quien se revela en lo

pequefio y marginado.
Segtin esta perspectiva teoldgica, la propuesta pastoral se funda-
menta en los siguientes aspectos:

- Desarrollar espacios educativos que cuestionen el uso patriarcal
de la Biblia.

- Promover una catequesis contextual que forme conciencia criti-
ca desde la experiencia migrante y femenina.

44 Cf. Intuiciones ecofeministas.

144

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Lo divino en el didlogo: interculturalidad e interreligiosidad
como horizonte

Las mujeres inmigrantes habitan y laboran en entornos multicul-
turales, compartiendo espacios con personas afroamericanas, musul-
manas, indigenas, entre otras. Esta convivencia, aunque susceptible
de tensiones, ofrece una oportunidad para el didlogo y el aprendizaje
mutuo. El Papa Francisco, en Fratelli Tutti, afirma que la verdadera
identidad no teme al encuentro de la otra cultura o religion. El didlogo
no debilita la fe, sino la purifica y fortalece (Francis 2020).* Las mu-
jeres inmigrantes, situadas en los margenes, ocupan una posicion pri-
vilegiada para tejer redes de cuidado y espiritualidad intercultural. En
este encuentro, lo divino se manifiesta no como verdad impuesta, sino
como presencia compartida. En una cultura hostil, el didlogo deviene
en un acto de resistencia y construccion de la paz. En este contexto,
las mujeres inmigrantes hispanas en los Estados Unidos estdn en una
posicién privilegiada para tejer redes interculturales e interreligiosas,
desde una espiritualidad practica, abierta y solidaria.

Para esta perspectiva teologica, la propuesta pastoral se fundamenta
en los siguientes aspectos:

- Fomentar encuentros ecuménicos e interreligiosos entre muje-
res de distintas culturas para compartir espiritualidades, luchas
y saberes.

- Visibilizar estas experiencias como formas validas de fe, no como
amenazas a la “ortodoxia”

En una cultura hostil que pretende silenciarlas, las mujeres hispa-
nas inmigrantes en los Estados Unidos realizan un acto radical: recla-
man a Dios como propio. No como propiedad institucional, sino como
presencia viva en sus cuerpos, cocinas, caminatas, oraciones y luchas.
Desde los margenes, ellas estan creando una teologia encarnada, libe-
radora y profundamente transformadora.

45 Cf. Papa Francisco, Carta enciclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amis-
tad social (Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020).

145

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Conclusion

La espiritualidad de las mujeres hispanas inmigrantes en Estados
Unidos constituye una teologia viva, situada y profundamente trans-
formadora. A través de sus historias, este ensayo ha mostrado cémo lo
divino se revela no desde los altares institucionales, sino desde la coti-
dianidad, las jornadas laborales, las lagrimas migratorias y los cantos
compartidos. En medio del sufrimiento estructural, estas mujeres no
solo sobreviven, sino que reconfiguran el rostro de Dios desde su iden-
tidad, sus luchas y sus comunidades. Frente a imaginarios religiosos
patriarcales y discursos hegemoénicos que han intentado silenciarlas,
ellas elevan una espiritualidad que no calla, que cuestiona, que abraza.
Esta teologia desde los margenes no solo ilumina la experiencia mi-
grante, sino que interpela profundamente a las iglesias, a la sociedad y
a la academia a escuchar con humildad y a transformar sus practicas
desde una fe que libera. Reconocer estas voces como fuente legitima
de conocimiento y espiritualidad no es solo un acto de justicia, sino
una manera radical de reencontrarnos con lo sagrado en su forma mads
humana y encarnada.

Las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos estdn creando
nuevas formas de nombrar, vivir y experimentar lo divino que desafian
los paradigmas teolégicos tradicionales. Desde los margenes, resignifi-
can su fe a partir de su cuerpo, su idioma, su historia y sus luchas coti-
dianas. Estas espiritualidades no solo son validas, sino profundamente
transformadoras para la teologia, la Iglesia y la sociedad contempora-
nea. En un mundo que las despoja de derechos y reconocimiento, ellas
recrean a Dios como compaiiera de camino, madre protectora y her-
mana de lucha. Su experiencia no debe ser meramente afiadida como
apéndice al discurso teoldgico dominante, sino reconocida como cen-
tro desde el cual repensar la fe cristiana en el siglo XXI.

La contribucion de estas mujeres trasciende lo testimonial para
convertirse en fundamento epistemolégico de una hermenéutica teo-
légica alternativa. Sus practicas espirituales —desde el rezo en el espa-
cio doméstico hasta la organizaciéon comunitaria— constituyen actos

146

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

decoloniales que subvierten las jerarquias del saber religioso. Al hacer
teologia con sus manos, con sus pies migrantes y con sus cuerpos que
resisten, nos revelan que lo sagrado habita especialmente en los espa-
cios de dolor y esperanza donde la vida se defiende con tenacidad.

La espiritualidad que emerge de estas experiencias marginadas nos
convoca a un replanteamiento radical de lo que entendemos por her-
menéutica, teologia, pastoral y praxis eclesial. Lejos de ser receptoras
pasivas de doctrinas, estas mujeres son tedlogas en accion, constructo-
ras de comunidades resilientes y testigas de un Dios que camina junto
a las personas excluidas. Su legado espiritual desafia a las instituciones
religiosas a convertirse en espacios de genuina hospitalidad donde to-
das las voces encuentren eco y donde la fe se ejerza como una practica
constante de liberacion integral.

Bibliografia

Acceso Latino. “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”
Acceso Latino - Fundacion Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023. ht-
tps://accesolatino.org/derecho/derechos-de-las-mujeres-inmigran-
tes-en-estados-unidos/.

Aquino, Maria Pilar, y Elsa Tamez, eds. Teologia feminista latinoamericana.
Pluriminor. Ediciones Abya-Yala, 1998.

Baltodano, Mireya. “Creencias complices” En Género y religion: Sospechas y
aportes para la reflexion, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa Garcia. SEBILA, 20009.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologias contextuales de la li-
beracién” Teologia y vida 46, niims. 1-2 (2005): 56-74. https://doi.
org/10.4067/50049-34492005000100003.

De Mori, Geraldo Luiz. “Los tres ‘polos’ del método teoldgico”. Cuestiones
Teolégicas 49, num. 111 (2022): 1-16. https://revistas.upb.edu.co/in-
dex.php/cuestiones/article/view/7754/6886.

147

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Garcia Piedras, Myriam. “El simbolo como camino de transformacién en la
hermenéutica analdgica”. En-Claves Del Pensamiento. En-claves del
pensamiento 9, num. 17 (2015): 135-55. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=5158319.

Gebara, Ivone. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento
y la religion. Trotta, 2000.

Isasi-Diaz, Ada Maria. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first
Century. Orbis Books, 1996.

Latino Observatory. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales
y de género en EE.UU,, segun investigacion” Latino Observatory, el
20 de mayo de 2024. https://latinoobservatory.org/noticia.php?lan-
g=es&ID=823.

Lugones, Maria. “Hacia un feminismo descolonial”. La Manzana de la Dis-
cordia, Articulo original en Hypatia vol 25, Num 4, 2010, vol. 6, nim.
2 (2011): 105-17. https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.
v6i2.1504.

Mafla Téran, Nelson. “Funcién de la religion en la vida de las personas segtiin
la psicologia de la religion”. Theologica Xaveriana 63, nim. 176 (2014).
https://doi.org/10.11144/Javeriana.tx63-176.frvp.

Mendoza-Alvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El
lugar de la Teologia en la interrelacién de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre
de 2019): 53-68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colecciéon Razoén Politica. Edicio-
nes del Signo, 2010.

Mignolo, Walter. Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern
Knowledges, and Border Thinking. Princeton University Press, 2000.

Miranda Garcia, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una
discusion sobre el martirio y la religion patriarcal”. En Género y reli-
gion: Sospechas y aportes para la reflexion, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda Garcia. SEBILA, 2009.

Noe-Bustamante, Luis. “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about
Deportations”™. Pew Research Center, el 30 de abril de 2025. https://
www.pewresearch.org/short-reads/2025/04/30/latinos-worry-more-
than-other-us-adults-about-deportations/.

148

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



NipiA FUENTES MENJIVAR

Noe-Bustamante, Luis, Sahana Mukherjee, y Mens Manuel Krogstad. “A Ma-
jority of Latinas Feel Pressure to Support Their Families or to Succeed
at Work. Expectations to Excel at Work and to Do Housework, Be
Beautiful and Start a Family Are Top Pressures”. Pew Research Center,
el 14 de mayo de 2024. https://www.pewresearch.org/race-and-ethni-
city/2024/05/14/a-majority-of-latinas-feel-pressure-to-support-their-
families-or-to-succeed-at-work/.

Papa Francisco. Carta enciclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amistad
social. Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020. vatican.va/content/fran-
cesco/es/encyclicals.index.html.

Rivera Cuasicanqui, Silvia. Chlixinakax utxiwa. Una reflexion sobre prdcticas
y discursos descolonizadores. Tinta Limén, 2010.

Roman-Lépez Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teologia practica
en la formacion teoldgica superior de Latinoamérica y El Caribe. El
trinomio préctica-teoria-accién como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teologia Prdctica Latinoamericana y Caribefia. Fundamentos
teoricos, editado por Angel Eduardo Roman-Loépez Dollinger. SEBILA,
2022.

Roman-Loépez-Dollinger, Angel-Eduardo. “La educacion teologica como ins-
trumento de transformacion social: Apuntes sobre el modelo educati-
vo de la Universidad Biblica Latinoamericana”. Teologia Prdctica Lati-
noamericana 4, num. 1 (2025): 101-40. https://revistas.ubl.ac.cr/index.
php/tpl/article/view/744.

Rosales Arce, Sharo. “La teologia de la prosperidad y su impacto en la vida y
espiritualidad de las personas” Vida y Pensamiento 39, num. 2 (2019):
79-107. https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/72.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religion: Sos-
pechas y aportes para la reflexién, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda Garcia. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la
teoria de género”. Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humani-
dades. Iztapalapa, nim. 45 (1999): 17-26.

149

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



Lo DIVINO DESDE EL MARGEN

Solares Altamirano, Blanca. “Gilbert Durand, imagen y simbolo o hacia un
nuevo espiritu antropoldgico” Revista Mexicana de Ciencias Politi-
cas y Sociales. Revista mexicana de ciencias politicas y sociales, nim.
211 (2011): 13-26. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
g0=3688612.

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religion y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tomé Diez, Mario. “Introduccién a la hermenéutica simbolica”. Estudios Hu-
manisticos. Filologia. Estudios humanisticos. Filologia, num. 7 (1985):
171-86.

Tucker, Jasmine, y Sarah Javaid. “Women Gain 83% of Jobs While 170,000
Women Leave Labor Force in June”. National Women’s Law Center, el
8 de julio de 2022. https://nwlc.org/resource/women-gain-83-of-jobs-
while-170000-women-leave-labor-force-in-june/.

US Census Bureau. “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-
miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Uni-
dos”. Informacién Estadistica. Government. Census.gov, el 27 de junio
de 2024. https://www.census.gov/newsroom/press-releases/2024/po-
pulation-estimates-characteristics/population-estimates-characteris-
tics-spanish.html.

Zegarra, Gonzalo, y Krecyté Villarreal. “Ser mujer e inmigrante en la fuerza
laboral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo” Noticias de
Estados Unidos. CNN, el 1 de julio de 2025. https://cnnespanol.cnn.
com/2025/07/01/eeuu/mujer-inmigrante-trabajo-riesgo-orix.

150

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NoO. 1, PP. 107-150 — ENERO/JUNIO 2026



