
Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026

LO DIVINO DESDE EL MARGEN

Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en 
una cultura hostil estadounidense

Nidia Fuentes Menjivar*
fuentesmenjivar1990@gmail.com 

THE DIVINE FROM THE MARGIN

Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a 
hostile U.S. culture

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Católica salvadoreña, viviendo en los Estados Unidos, donde está comprometida 
con la pastoral de mujeres migrantes. Con estudios de licenciatura en Teología 
en la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL). Actualmente está estudiando 
una Maestría en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de 
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y 
la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL).



Lo divino desde el margen
Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes 

en una cultura hostil estadounidense

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
107

Nidia Fuentes Menjivar

Resumen

Este ensayo aborda la compleja realidad de las mujeres hispanas inmigrantes 
en Estados Unidos, explorando cómo la exclusión, el desarraigo, la discrimi-
nación y el racismo actúan como catalizadores para una profunda resignifica-
ción de su espiritualidad. Lejos de adherirse a estructuras e imaginarios reli-
giosos patriarcales impuestos, estas mujeres están reinterpretando lo sagrado 
desde sus cuerpos, sus experiencias migratorias y sus luchas cotidianas por 
la supervivencia y la dignidad. La fe, para ellas, se convierte en un acto radi-
cal de agencia y resistencia. Adoptando una perspectiva crítica y decolonial, 
el ensayo examina cómo esta espiritualidad encarnada funciona como una 
poderosa fuente de sanación ante el trauma de la migración y la hostilidad 
cultural. Esta teología viva no solo ofrece un consuelo individual, sino que 
también crea espacios colectivos de empoderamiento. Al redefinir su relación 
con lo divino, estas mujeres desafían simultáneamente los cánones religiosos 
conservadores que buscan controlarlas y los discursos sociopolíticos de la 
cultura estadounidense que intentan silenciarlas y marginalizarlas. El ensayo 
propone una reflexión alternativa para comprender la compleja y poderosa 
intersección entre fe, género y migración en la experiencia hispana.

Palabras clave: espiritualidad, mujeres inmigrantes, decolonialidad, resisten-
cia, fe encarnada.



The divine from the margin
Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a 

hostile U.S. culture

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
108

Nidia Fuentes Menjivar

Summary

This essay addresses the complex reality of Hispanic immigrant women in 
the United States, exploring how exclusion, uprooting, discrimination, and 
racism act as catalysts for a profound reinterpretation of their spirituality. Far 
from adhering to imposed patriarchal religious structures and imaginaries, 
these women are reinterpreting the sacred from their bodies, their migra-
tory experiences, and their daily struggles for survival and dignity. For them, 
faith becomes a radical act of agency and resistance. Adopting a critical and 
decolonial perspective, the essay examines how this embodied spirituality 
functions as a powerful source of healing in the face of the trauma of mi-
gration and cultural hostility. This living theology not only offers individual 
comfort, but also creates collective spaces of empowerment. By redefining 
their relationship with the divine, these women simultaneously challenge the 
conservative religious canons that seek to control them and the sociopolitical 
discourses of American culture that attempt to silence and marginalize them. 
The essay proposes an alternative reflection for understanding the complex 
and powerful intersection between faith, gender, and migration in the His-
panic experience.

Keywords: spirituality, immigrant women, decoloniality, resistance, embod-
ied faith.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
109

Lo divino desde el margen
Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes 

en una cultura hostil estadounidense

Nidia Fuentes Menjivar

La pertinencia de este análisis se encuentra en la necesidad de 
reinterpretar la participación actual en la formación pastoral y 
en el liderazgo eclesial de las mujeres inmigrantes católicas de los 

Estados Unidos. En un curso reciente sobre el Pensamiento Social de la 
Iglesia Católica, dirigido a líderes y lideresas comunitarias con un total 
de 34 participantes, se observó una notoria desproporción de género: 
solo cuatro hombres frente a 30 mujeres. Este dato empírico subraya 
y confirma la relevancia pastoral, teológica y sociológica de la mujer 
hispana inmigrante como eje central en la vivencia y transmisión in-
tergeneracional de la fe.

Ahora bien, en el contexto migratorio actual de los Estados Uni-
dos, estas mujeres se sitúan en una coyuntura crítica, marcada por la 
desigualdad estructural, la discriminación interseccional y el choque 
cultural. En este escenario de vulnerabilidad, la experiencia de fe no se 
disuelve, sino que se dinamiza y transforma. El presente ensayo aborda 
la resignificación de lo divino que emerge desde los márgenes, demos-
trando que estas mujeres, lejos de ser receptoras pasivas de una espiri-
tualidad impuesta, construyen activamente su relación con lo sagrado. 



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
110

A través reflexionar sobre sus historias de vida, marcadas por el exilio, 
la maternidad, la precariedad y la esperanza, se revela una espiritua-
lidad encarnada que opera como crítica y a la vez desafía tanto a las 
estructuras patriarcales de las instituciones eclesiales como a los dis-
cursos políticos y sociales que buscan su invisibilización.

El desarrollo del presente análisis se articula en tres momentos, los 
cuales se han adoptado de la metodología teológico-pastoral conocida 
como ver, juzgar y actuar. En el primer momento (ver), se describe, 
desde la perspectiva de los márgenes, la realidad socioeclesial de las 
mujeres hispanas migrantes en Estados Unidos. La exposición se en-
focará en el análisis de tres testimonios narrativos que serán presenta-
dos en sus propias palabras, sirviendo de base empírica para el análisis 
subsiguiente.

En el segundo momento (juzgar), se hace un análisis hermenéutico 
orientado a la resignificación teológica y la resistencia que reflejan las 
historias de vida de las mujeres migrantes hispanas en Estados Unidos. 
Esta sección constituye el núcleo analítico y se divide en tres apartados 
interconectados, cada uno tomando como referencia una historia de 
vida. El primer apartado aborda la espiritualidad encarnada como acto 
de resistencia. Aquí se argumenta que la resignificación de la fe no es 
un proceso abstracto, sino que se ancla en la corporalidad, la lengua y 
las experiencias cotidianas de las mujeres. Este anclaje se convierte en 
un tríptico de resistencia, sanación y agencia frente a la opresión. El 
segundo apartado se refiere al fortalecimiento de la fe en el trauma, la 
sobrevivencia y la resiliencia. A partir del segundo testimonio, se explo-
ra el trauma generado en el proceso de tránsito migratorio y la llegada 
al nuevo contexto. Se examina cómo la fe, lejos de ser un paliativo pa-
sivo, se constituye en una fuente de valor y empoderamiento que per-
mite la superación activa de las dificultades. En el tercer apartado, se 
interpreta la producción simbólica de lo sagrado desde la experiencia de 
mujeres migrantes. Aquí se analiza cómo la producción simbólica de 
lo divino en la experiencia migrante femenina desvela que lo sagrado 
no es estático ni exclusivo de las instituciones religiosas. Se evidenciará 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
111

que las mujeres redefinen lo divino desde su cotidianidad, sus luchas y 
la afirmación de su corporalidad.

Finalmente, en el tercer momento (actuar), a modo de conclusión 
práctica, proponen algunos criterios pastorales para elaborar una teo-
logía desde el margen. Se trata de presentar estrategias pastorales que, 
a través de acciones concretas, permitan articular nuevas formas de 
nombrar, vivir y experimentar lo divino. En todo caso, se busca que 
estas estrategias prácticas sean coherentes con la teología emergente de 
las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos. 

Mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos (ver)

Las mujeres latinas han desempeñado un rol fundamental en la his-
toria social de los Estados Unidos, caracterizándose por su resiliencia y 
su profundo compromiso con la familia, la comunidad y la fe. Sin em-
bargo, a pesar de este legado, enfrenta hoy una compleja red de desa-
fíos que limitan su desarrollo pleno, incluyendo el acceso restringido a 
espacios académicos y profesionales, la discriminación interseccional 
por razón de género y cultura, y la ausencia de entornos seguros que 
permitan la expresión completa de su identidad.

En el panorama migratorio actual de los Estados Unidos —país re-
ceptor de millones de personas en busca de mejores oportunidades de 
vida—, las latinas constituyen un grupo demográfico de gran relevan-
cia. Según datos recientes, la población hispana asciende a 65 millo-
nes de personas, y las mujeres inmigrantes, con más de 23 millones, 
representan el 17% de la población femenina nacional.1 Es importante 
destacar que más de la mitad de ellas han adquirido ya la ciudadanía 
estadounidense.2 Su contribución es crucial para la fuerza laboral, par-
ticularmente en el sector servicios (como el cuidado personal, salones 
1	 Cf. US Census Bureau, “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-

miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Unidos”, Infor-
mación Estadística, Government, Census.gov, el 27 de junio de 2024.

2	 Cf. Acceso Latino, “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”, Ac-
ceso Latino - Fundación Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023/.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
112

de belleza y servicio doméstico), si bien demuestran una creciente ca-
pacidad de liderazgo en el emprendimiento. A pesar de su dinamis-
mo económico, persisten las barreras financieras; por ejemplo, el 17% 
reporta dificultades para obtener créditos, un porcentaje significati-
vamente superior al de mujeres blancas, hombres latinos y hombres 
blancos.3

Asimismo, las recientes políticas migratorias han exacerbado un 
ambiente de vulnerabilidad sistémica e infundido miedo, lo que ha 
conducido a que muchas mujeres se vean obligadas a replegarse en sus 
hogares o a suspender sus actividades económicas, buscando proteger 
a sus familias. Estas condiciones no solo vulneran su estabilidad eco-
nómica, sino que socavan su seguridad personal y comunitaria.4

Mujeres hispanas inmigrantes en perspectiva de género

La experiencia migratoria en Estados Unidos se halla particular-
mente marcada por el factor de género en el caso de las mujeres latinas, 
dada su conexión mayoritaria con la inmigración reciente.5 Histórica-
mente, se ha documentado la migración de mujeres solas desde países 
como México con el objetivo de trabajar por un tiempo en los Estados 
Unidos, para generar remesas, las cuales sirven para apoyar a sus fa-
miliares en su país de origen. No obstante, la tendencia actual muestra 
un cambio hacia la migración familiar, con el objetivo de establecer 
residencia permanente en el país, un patrón observado en latinas de 
diversas nacionalidades (mexicanas, puertorriqueñas, guatemaltecas, 
salvadoreñas, nicaragüenses, etc.).

3	 Cf. Jasmine Tucker y Sarah Javaid, “Women Gain 83% of Jobs While 170,000 
Women Leave Labor Force in June”, National Women’s Law Center, el 8 de julio de 
2022.

4	 Cf. Gonzalo Zegarra y Krecyté Villarreal, “Ser mujer e inmigrante en la fuerza la-
boral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo”, Noticias de Estados Unidos, 
CNN, el 1 de julio de 2025.

5	 Cf. Luis Noe-Bustamante, “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about 
Deportations”, Pew Research Center, el 30 de abril de 2025.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
113

Para las mujeres latinas, es fundamental preservar sus raíces cultu-
rales, a través del idioma, la gastronomía y las tradiciones religiosas. 
Esta conexión con su herencia cultural es una fuente de orgullo y un 
anclaje identitario esencial en un contexto extranjero, con un idioma, 
una gastronomía y tradiciones totalmente diferentes. Sin embargo, esta 
realidad identitaria de las mujeres inmigrantes se cruza con las pre-
siones culturales y la discriminación de género inherentes tanto a la 
sociedad de acogida como a su propia cultura de origen.

Es así, como la mayoría de las mujeres latinas experimentan una 
fragmentación identitaria derivada de la tensión entre sus roles: la 
participación en la fuerza laboral, las responsabilidades familiares no 
negociables (cuidado del hogar, hijos, hijas, educación) y la fuerte in-
fluencia de la cultura tradicional hispana, que históricamente ha car-
gado sobre la mujer el peso del rol de cuidadora. El desafío cotidiano 
radica en la búsqueda de un equilibrio dinámico ante esta triada de 
exigencias. En este contexto, diversas investigaciones confirman estas 
presiones normativas de género que recaen sobre las mujeres inmi-
grantes de América Latina y el Caribe:

Las investigaciones muestran que alrededor del 63% de las lati-
nas enfrentan con frecuencia presiones familiares o laborales, y 
casi 7 de cada 10 sienten la necesidad de realizar tareas domésti-
cas. Además, el 62% siente presión para mantener su apariencia 
y el 56% se siente presionada para casarse y tener hijos.6

Una investigación de 2024, realizada por el Pew Research Center in-
dica que, sobre todo mujeres hispanas nacidas en Estados Unidos y que 
crecen en la intersección de valores culturales tradicionales latinoame-
ricanos y de la cultura estadounidense, experimentan un dilema cul-
tural. El arraigo a la cultura de los padres a menudo implica la presión, 
tanto familiar como eclesial, de anteponer las necesidades ajenas a las 
propias, y de adherirse a las características de un imaginario religioso 
que se puede denominar como marianismo (pasividad, subordinación, 
castidad y virtud). Esta presión se extiende incluso al ámbito educativo, 

6	 Latino Observatory, “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de gé-
nero en EE.UU., según investigación”, Latino Observatory, el 20 de mayo de 2024.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
114

donde muchas jóvenes se ven obligadas a interrumpir estudios supe-
riores para asumir el cuidado de familiares mayores. Simultáneamente, 
enfrentan la presión social de alcanzar el éxito por mérito propio en 
sus estudios o en sus carreras profesionales.7 Estas dinámicas, que se 
reproducen en la cultura hispana, son igualmente observables dentro 
de la comunidad eclesial católica de los Estados Unidos.

El camino de las mujeres latinas inmigrantes en Estados Unidos 
está, por tanto, marcado por el desarraigo, la discriminación y la cons-
tante tensión entre la asimilación cultural y la preservación identitaria. 
Según el Latino Observatory, casi la mitad de las mujeres inmigrantes 
hispanas perciben el sexismo como un problema en ámbitos como el 
trabajo o el entretenimiento, a diferencia de sus pares masculinos.8 Sin 
embargo, pese a las barreras lingüísticas y socioeconómicas, muchas 
de ellas logran la superación personal a través del emprendimiento y 
el liderazgo, empoderando de esta forma a las nuevas generaciones. Su 
espiritualidad, en este contexto, emerge como un espacio de refugio 
y resistencia activa frente a las estructuras sociales y eclesiásticas que 
sistemáticamente invisibilizan sus voces.

Tres historias de mujeres migrantes

Aunque la condición de inmigrante sitúa a estas mujeres en una 
situación de vulnerabilidad social inherente, la experiencia demuestra 
que la adversidad no implica la anulación de la esperanza. A conti-
nuación, se presentan tres historias de vida —los testimonios de Jeny, 
María y Majo—, los cuales ilustran la solidez de su fe y su compromiso 
con la solidaridad comunitaria. Sus palabras nos permiten acceder a 
una comprensión profunda y experiencial de lo divino que las impulsa 
a la acción social.
7	 Cf. Luis Noe-Bustamante et al., “A Majority of Latinas Feel Pressure to Support 

Their Families or to Succeed at Work. Expectations to Excel at Work and to Do 
Housework, Be Beautiful and Start a Family Are Top Pressures”, Pew Research 
Center, el 14 de mayo de 2024.

8	 Cf. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de género en EE.UU.”.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
115

Mi nombre es Jeny

Soy originaria del estado de Puebla, llegué a los Estados Unidos 
a la edad de 23 años, a un lugar totalmente diferente, diferente 
idioma, cultura, educación, con muchos sueños y con muchos 
deseos de salir adelante; pero Dios tenía planes diferentes, en 
medio de tantos obstáculos de los cuales me enfrento día a día, 
entré en momentos de tristeza y desconfianza de creer que real-
mente eso ¡había sido lo correcto!,  lo único  que me confor-
maba era que estaba con mi esposo el amor de mi vida y que 
todo se iba a mejorar y con el pasar de los años vino mi primera 
hija y eso me dio más fuerza para salir adelante, pero el cami-
no seguía siendo muy complicado, sin embargo me llenaba de 
fuerza  por mi hija, para  ser una buena madre y esposa con la 
esperanza de mejorar. 

A los tres años llegó la segunda niña ¡hermosa!, pero la situa-
ción en el lugar a donde estábamos no mejoraba y se presentó 
una oportunidad de movernos para el estado de Washington, y 
nos fuimos estableciendo poco a poco. También difícil porque 
al no conocer a nadie era aún más difícil. Crecieron mis hijas, 
y era complicado por el idioma inglés que no manejaba bien, 
pero aun así por la gracia de Dios aquí tuvimos más oportuni-
dades de salir adelante. El acuerdo entre mi esposo y yo fue, que 
íbamos a pasar carencias, pero yo iba a cuidar de mis hijas y que 
él iba a trabajar duro. 

Fueron momentos muy hermosos y al mismo tiempo dolorosos 
porque no alcanzaba para los gastos, cuando mi hija la mayor 
cumplió 7 años ella quiso hacer su primera comunión y ese fue 
el comienzo del cual El Señor nos empezó a llamar al servicio 
era confuso pero Él nos fue mostrando el camino que Él ya te-
nía marcado para nosotros, pero en esos momentos no lo podía 
ver porque me ocupaba de lo mal que lo pasábamos que no 
me daba cuenta que El Señor siempre estuvo cuidándonos, pro-
tegiéndonos y que en ningún momento estuvimos solos, nos 



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
116

fuimos acercando más y más a la iglesia y así fue como empeza-
mos a ser voluntarios en nuestra parroquia hasta el día de hoy, 
es un poco complicado para mi reconocer mis virtudes porque 
no soy muy de reconocerme a mí  misma, pero creo que una 
es la paciencia, perseverancia, aprender a escuchar, dar conse-
jo, ayudar al que necesita, y creo que al correr de los años  he  
aprendido a confiar mucho más en  Dios.

Soy María

Nací en un pequeño pueblo de Jalisco, en lo alto de una colina 
rodeada de ríos, árboles frutales y una naturaleza que parecía 
hablar. Éramos 13 hermanos y crecimos en medio de tradicio-
nes antiguas: el nixtamal, los caballos al amanecer, el campo, el 
gallinero… una vida sencilla, pero llena de amor, trabajo y fe. 
Recuerdo correr por las mañanas a la cocina, donde mi madre 
ya tenía listo el desayuno. Yo agarraba mi vaso con chocolate 
y café y corría al corral, donde mi padre ordeñaba la vaca. Me 
llenaba el vaso de leche espumosa, me lo bebía de un solo trago 
y me quedaba con bigote de espuma. Él reía. Era una época tan 
inocente, donde todos aportan sin quejarse, con unidad y es-
peranza. Pero un día todo cambió. Mi padre emigró a Estados 
Unidos y con él se fueron los sueños de mi madre y las ilusiones 
de mis hermanas. Pasaron dos años sin noticias. Mientras tanto, 
mi madre trabajaba lavando ropa ajena y mis hermanas lim-
piaban casas a cambio de comida. Yo apenas tenía cuatro años, 
no sabía expresar mi tristeza, pero sentía que todo era gris a mi 
alrededor.

Después, mi madre también decidió irse, confiando solo en 
Dios. Se llevó a tres de mis hermanas y dejó a las demás al cui-
dado de una de 14 años. Me quedé sola muchas veces, hasta que 
doña Irene, una vecina, me abrió sus brazos y me dio cariño 
como una madre. Pasaron dos largos años y finalmente mi ma-
dre mandó traer a dos más de mis hermanas y a mí. Recuerdo 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
117

que era diciembre, las luces navideñas brillaban, y una señora 
nos recogió en la central camionera de Tijuana. Nos pidió que 
durmieramos, porque si no, no veríamos a nuestra madre. Ce-
rré los ojos con miedo, y cuando los abrí, allí estaba esa voz 
que tanto había extrañado; era mi madre, nos abrazamos como 
si quisiéramos fundir los años perdidos. Vivíamos en un apar-
tamento pequeño, todos apretados. Yo dormía en una tina de 
baño, cabía perfectamente. Mi madre trabajaba en una fábrica 
planchando ropa, hacía lo mismo que en el pueblo, pero ahora 
ganaba en dólares. A los pocos meses llegaron mis otras herma-
nas. Éramos nueve, más un primo con su novia que dormían 
bajo la mesa. Aun así, nunca faltó comida. Mi madre siempre 
decía: “tienes que compartir tu plato con quien llega a tu casa”. 
Y así fue: comida para todos, aunque no sabíamos cómo. Dios 
multiplica lo poco. 

Con el tiempo, mi padre regresó. Pensé que todo sería mejor, 
pero no fue así. No trabajaba, no ayudaba, y solo impartía vio-
lencia. Me dolía verlo golpear a mi madre y decir que yo no 
servía para nada por querer estudiar. Me gritaba que una mujer 
solo sirve para cocinar y tener hijos. Pero yo le decía que no, 
que yo iba a graduarme. Y lo hice, a pesar de que me mandaron 
a México y perdí medio año. Me esforcé, tomé clases en verano, 
trabajé, fui voluntaria, y al final me gradué, lo logré. A los 18 
años me casé con la ilusión de tener una vida diferente. Pero 
me equivoqué. Mi esposo también era machista. Solo me daba 
40 dólares a la semana para alimentar a nuestros hijos. Iba al 
supermercado a pedir frutas y verduras que estaban podridas. 
De ahí hacía milagros, compraba ropa usada en yard sale (venta 
en el patio), la arreglaba y la revendía para poder tener un poco 
más de dinero. Mis hijos nunca lo supieron, pero muchas veces 
no había nada. Viví muchas injusticias, mucho dolor; pero tam-
bién aprendí el valor del amor, del esfuerzo, de la fe. Mi madre 
me enseñó con su ejemplo que cuando uno da todo por amor, 
Dios se encarga del resto. Y aquí estoy, contando mi historia, sa-



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
118

biendo que no fue fácil… pero con orgullo, porque nunca dejé 
de luchar y creer.

Me llamo Majo

Soy hija de padres nicaragüenses que emigraron a Costa Rica 
huyendo de la crisis política en su país. Allí construyeron una 
nueva vida, llena de sacrificios, pero también de oportunida-
des. Yo llegué a Costa Rica a los cinco años y crecí rodeada de 
amor familiar. Mis recuerdos más valiosos son los domingos 
en familia, las caminatas a la biblioteca y los momentos con mi 
abuela Manuela, una mujer piadosa y fuerte que me enseñó a 
amar a Dios y a la Virgen María. Estudié en una escuela sale-
siana, donde fui muy activa: jugaba baloncesto, era monaguilla 
y presidenta de mi salón. Aunque mis padres no podían estar 
presentes en mis actividades escolares por trabajo, su esfuerzo 
me permitió tener una buena educación. Más tarde, trabajé en 
un hotel y eso me motivó a aprender inglés. 

Con ayuda de mi madrina, viajé a San Francisco y estudié en el 
“College” de San Mateo. Allí conocí al sobrino de mi madrina, 
con quien, tras varios viajes y llamadas, iniciamos una relación 
a distancia. Contra la voluntad de mis padres, me casé con él 
y me mudé a California. El inicio fue difícil: sola, sin trabajo y 
con la incertidumbre migratoria. Una entrevista con inmigra-
ción puso en riesgo mi residencia, pero después de meses de 
angustia, recibí la carta de aprobación. Agradecí a Dios pro-
fundamente ese momento. Estudié inglés en “Solano College” 
y con el tiempo llegaron mis tres hijos. La maternidad cambió 
mi vida: me hizo más fuerte, más activa, más compasiva. Cuan-
do mi hija empezó la escuela, empecé a trabajar en la escuela 
como asistente de educadora, luego como community organizer 
(organizadora comunitaria), y más tarde en mi parroquia como 
coordinadora de catequesis. Ese trabajo, aunque desafiante, for-



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
119

taleció mi fe, me ayudó a vencer mi timidez y a crecer como 
persona y líder. 

Hoy, miro atrás y veo una historia marcada por el sacrificio, la 
fe, el amor y la esperanza. Todo lo que he vivido me ha llevado 
a ser quien soy hoy.

Estos relatos ilustran cómo las mujeres hispanas inmigrantes no 
solo experimentan a Dios: lo reconfiguran, lo testimonian y lo hacen 
presente en sus comunidades como Dios sufriente, cercano y sanador. 
Tomaremos cada una de las historias para desarrollar la segunda parte 
de nuestro ensayo.

Hermenéutica contextual de mujeres inmigrantes (juzgar)

Como segundo momento de la metodología, se realiza una her-
menéutica contextual de las experiencias de inmigración femenina, a 
partir de una lectura crítica de los testimonios de Jeny, María y Majo. 
Este análisis se apoya en las teorías de María Lugones y Silvia Rivera 
Cusicanqui para iluminar las dimensiones de opresión y las formas de 
resistencia que se manifiestan en la espiritualidad de estas mujeres.

Resistencias cotidianas

La historia de Jeny, inmigrante de Puebla, México, que migra a Es-
tados Unidos, se aborda como un estudio de caso sobre las resistencias 
cotidianas que surgen de la experiencia vivida en la intersección mar-
cada por el exilio, la maternidad, la carencia, el amor y la espirituali-
dad. En su relato se revelan los efectos de la colonialidad del género, 
así como las formas de resistencia que se articulan al cuidado, la fe y la 
comunidad. La propuesta hermenéutica es leer el testimonio de Jeny 
como una forma de agencia situada, que desafía las estructuras colo-
niales y patriarcales desde una espiritualidad vivida y desde una lógica 
relacional y comunitaria.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
120

La colonialidad del género y mujeres inmigrantes

El relato de Jeny encarna la condición de aquellas personas que ha-
bitan la frontera existencial, al vivir entre culturas sin pertenecer ple-
namente a ninguna de ellas. Esta condición de frontera se experimenta 
no solo geográficamente, sino también a nivel cultural, lingüístico, re-
ligioso y de género. 

María Lugones profundiza esta condición al teorizar la colonialidad 
del poder como colonialidad del género, un sistema impuesto por la 
modernidad/colonial que deshumanizó9 a las mujeres colonizadas e 
impuso una estructura dicotómica y jerárquica de género (hombre/
mujer). Este sistema eurocéntrico, patriarcal y heterosexual se instaló 
al desmantelar sistemas relacionales comunitarios. Lugones subraya 
que la colonialidad del género es el eje que yace en el sistema de poder 
capitalista y es el responsable de mantener la lógica de desmantelar 
otros sistemas relacionales más comunitarios y no-binarios, cuyo ob-
jetivo es imponer y reproducir un modelo europeo patriarcal y hete-
rosexual como norma para todas las culturas: “A diferencia de la colo-
nización, la colonialidad del género sigue estando entre nosotros; es 
lo que yace en la intersección de género/clase/raza como constructos 
centrales del sistema de poder del mundo capitalista.”.10 De esta forma, 
las mujeres inmigrantes hispanas enfrentan no solo las barreras del 
desplazamiento, sino también la invisibilización y opresión estructural 
que las coloca en un doble borde de marginalidad, al cual podemos 
denominar cruce fronterizo.

En este contexto, nuestra protagonista, mujer que emigró desde 
Puebla, México, hacia los Estados Unidos a los 23 años, representa este 
cruce fronterizo. Su cuerpo e identidad son un espacio de negociación 
constante entre el país de origen y el receptor, entre el idioma inglés y 

9	 Cf. Esta idea la toma prestada Lugones de: Walter Mignolo, Local Histories/Global 
Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton Uni-
versity Press, 2000), ix.

10	 María Lugones, “Hacia un feminismo descolonial”, La Manzana de la Discordia, 
Artículo original en Hypatia vol 25, Núm 4, 2010, vol. 6, núm. 2 (2011): 109.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
121

el español, así como entre las expectativas culturales tradicionales y las 
estructuras de vida emergentes. Su decisión de migrar y asumir el rol 
de cuidadora primaria (“yo iba a cuidar de mis hijas y que él iba a tra-
bajar duro”) refleja la persistencia de la división sexual del trabajo bajo 
un modelo patriarcal. Sin embargo, desde su propia experiencia como 
“teórica de la resistencia”, Lugones permite ver esta asunción de rol no 
como mera sumisión, sino como una posibilidad de resistencia, afir-
mación y agencia situada: “Cuando pienso en mí misma como teórica 
de la resistencia, no es porque crea que la resistencia es el fin o meta 
de la lucha política, sino más bien su comienzo, su posibilidad”.11 Es así 
como las prácticas de cuidado y las relaciones de amor comunitario se 
convierten en un mecanismo de cohesión que propicia la resistencia 
ante la dominación, racialización y exclusión:

La colonialidad del género me permite comprender la imposi-
ción opresiva como una interacción compleja de sistemas eco-
nómicos, racializantes y generizantes, en los cuales cada persona 
en el encuentro colonial puede ser vista como un ser vivo, his-
tórico, plenamente descrito. (…) Así, la colonialidad del género 
sólo es un ingrediente activo en la historia de quien se resiste.12

El cuidado, una tarea frecuentemente devaluada en la modernidad, 
adquiere una relevancia central en una sociedad como la estadouni-
dense, que privilegia el poder del saber y del tener. La mujer de nuestra 
historia sustenta a su familia, construye comunidad desde la iglesia y 
redefine su identidad como madre y creyente en un entorno hostil. La 
fe, que podría aparentar ser un refugio apolítico, se transforma para 
ella y para su familia en una fuente de fortaleza y sentido.

Frente a las adversidades económicas, la emigración y la soledad, la 
relación con Dios y la comunidad creyente se constituye en un espacio 
de consuelo y refugio. Aunque esta espiritualidad ha sido histórica-
mente deslegitimada por el pensamiento colonial, es precisamente en 
ella donde las mujeres inmigrantes latinas, como la de nuestro relato, 
hallan resistencia y saberes. Lejos de ser una vivencia meramente pri-

11	 Ibid.
12	 Ibid., 110.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
122

vada, la fe se convierte en un ámbito colectivo donde se reconstruye 
el sentido, como se evidencia cuando la familia comienza a integrarse 
en la vida parroquial. Esta espiritualidad práctica no solo las sostiene, 
sino que las transforma, permitiéndoles convertirse en agentes activas 
dentro de una nueva comunidad.

El pensamiento ch’ixi y vivir las contradicciones sin 
invalidarlas

La migración suele poner en crisis las formas tradicionales de reli-
giosidad heredadas en los países latinoamericanos. Las mujeres inmi-
grantes se ven obligadas a resignificar su fe en un entorno donde las 
estructuras eclesiales, el idioma litúrgico y la experiencia comunitaria 
son diferentes. En este nuevo contexto, surgen dilemas fundamentales: 
¿Cómo conservar la fe heredada y al mismo tiempo adaptarse a nuevas 
formas de practicarla? ¿Cómo conciliar el rol tradicional de madre y 
esposa con el servicio comunitario dentro de la iglesia? ¿Cómo respon-
der a los desafíos de género que persisten tanto en la sociedad recepto-
ra como en la estructura eclesial?

La experiencia espiritual de las personas migrantes es profunda-
mente ambivalente: ofrece refugio, pero también genera tensiones. Sil-
via Rivera Cusicanqui señala cómo la espiritualidad indígena y popu-
lar ha sido marginalizada por la lógica colonial del saber; sin embargo, 
ha logrado sobrevivir como una fuerza vital que conecta el cuerpo, la 
tierra y la comunidad. Así, la fe que vive la mujer inmigrante se cons-
tituye en una práctica decolonial que entrelaza pasado y presente, tra-
dición y transformación. Como afirma Rivera Cusicanqui, no se trata 
solo de resistir la opresión, sino de cultivar otras formas de existencia 
donde la espiritualidad ancestral se convierte en prácticas vivas que 
nos sostienen.13

13	 Cf. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores 
(Tinta Limón, 2010).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
123

Muchas mujeres se ven impulsadas a liderar y visibilizarse dentro 
de sus comunidades, lo que puede desafiar el modelo tradicional de 
sumisión femenina inculcado por la religiosidad popular. La prota-
gonista destaca que ha aprendido a escuchar, aconsejar y perseverar, 
reconociéndose como una mujer con virtudes espirituales, aunque le 
cueste admitirlo. Esta autoafirmación representa una forma de empo-
deramiento silencioso, mediado por la fe.

Rivera Cusicanqui propone lo ch’ixi como una metáfora de coexis-
tencia armónica, libre y productiva entre herencias culturales. No se 
trata de eliminar las contradicciones, sino de habitarlas críticamente. 
Esto ofrece una vía descolonizadora desde el pensamiento andino, des-
de lo vivido. La autora advierte contra el peligro de que la descoloniza-
ción se convierta en una moda académica despolitizada. Su propuesta 
exige una vinculación radical entre pensamiento y práctica, y llama a 
construir saberes desde los pueblos, no sobre ellos. Solo quienes han 
experimentado directamente ciertas vivencias culturales –y no quienes 
las abordan solo desde la perspectiva teórica– pueden comprender su 
historia y, por tanto, tendrán mayor honestidad al escribirla.

El concepto de pensamiento ch’ixi tiene diversas connotaciones y 
se refiere a algo que es y no es al mismo tiempo, incluyendo siempre 
un tercer elemento. La autora lo utiliza para hablar de identidades no 
binarias, contradictorias, diferentes e irresueltas. Lo ch’ixi no es mezcla 
ni sincretismo; es la convivencia de mundos que coexisten sin fundirse 
o sin mezclarse uno en el otro:

Un color ch’ixi es blanco y no es blanco a la vez, es blanco y 
también es negro, su contrario. (…) Pero su heterónimo, chhixi, 
alude a la idea de mezcolanza, de pérdida de sustancia y ener-
gía. (…) Corresponde a esa noción de moda de la hibridación 
cultural “light” conformista con la dominación cultural contem-
poránea.14 

Rivera Cusicanqui también critica las formas en que el feminismo 
occidental frecuentemente ignora las experiencias de mujeres indíge-

14	 Ibid., 69s.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
124

nas y mestizas. La mujer protagonista de esta historia encarna lo ch’ixi 
en su práctica cotidiana: es madre, esposa, creyente, cuidadora, inmi-
grante y voluntaria en la iglesia. Vive tensiones constantes entre lo que 
el sistema espera de ella y lo que ella elige ser. Su fe y conexión con lo 
divino no constituyen una alienación, sino una forma de resistencia 
ante el abandono estructural del Estado y los sistemas que la oprimen. 
No se trata de renunciar a lo espiritual, sino de descolonizarlo. Esta 
espiritualidad cristiana no es necesariamente la impuesta por el colo-
nialismo, sino una reinterpretación vivida desde el dolor, el servicio 
y la vida en la comunidad. Lejos de generar sumisión, su fe le otorga 
fuerza para resistir y sostener a su familia.

Desde esta perspectiva, nuestra protagonista habita múltiples con-
tradicciones y vive una fe cristiana profundamente personal, pero lo 
hace mediante una reinterpretación situada y comunitaria. Asume el 
cuidado no solo como una carga, sino también como una vocación, lo 
que nos permite confirmar que lo ch’ixi es una lógica que no elimina la 
contradicción, sino que la acepta como parte constitutiva de la vida.15

Espiritualidad, cuidado y comunidad como formas de 
agencia

La historia de Jeny también rompe con el cliché de la mujer inmi-
grante como víctima pasiva. En ella observamos una agencia relacional 
donde su poder surge de cuidar, sostener, educar y guiar. Ella no se au-
todenomina protagonista, pero lo es. Su inserción en una comunidad 
que brinda afecto contrasta con el modelo individualista y neoliberal 
de la sociedad que la rodea. Esta experiencia representa una reapropia-
ción de lo espiritual desde la vida comunitaria. El relato también revela 
una transformación subjetiva: desde la desesperanza inicial (“momen-
tos de tristeza y desconfianza”) hasta llegar a la afirmación de virtudes 
como la paciencia, la escucha y la perseverancia.

15	 Cf. Rivera Cuasicanqui, Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y dis-
cursos descolonizadores.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
125

A pesar de enfrentar condiciones estructurales adversas —limita-
ciones económicas, la barrera del idioma y el aislamiento familiar—, 
esta mujer construye una identidad basada en el servicio, la fe y la es-
peranza. El acuerdo con su esposo de vivir con carencias para cuidar a 
sus hijas no puede desvincularse del contexto de migración racializada 
y de género. Sin embargo, ella transforma esa elección en una forma de 
poder que trasciende el hogar para extenderse a su comunidad eclesial.

En esta historia, lo espiritual, lo afectivo y lo comunitario se entre-
lazan como espacios de “resistencia cotidiana”. No se trata de un femi-
nismo eurocéntrico ni de un discurso académico explícito, sino de una 
práctica encarnada de lucha y dignidad: 

La resistencia es la tensión entre la subjetificación (la formación/
información del sujeto) y la subjetividad activa, ese sentido mí-
nimo de agencia requerido para que la relación oprimir→←resis-
tir sea de tipo activo, sin apelación al máximo sentido de agencia 
del sujeto moderno.16

La historia de esta mujer poblana migrante en Estados Unidos testi-
monia cómo el género, la raza, la espiritualidad y la migración se entre-
cruzan en la vida de las mujeres latinoamericanas. A través de los mar-
cos teóricos de Lugones y Rivera Cusicanqui, se revela que no estamos 
ante una víctima pasiva, sino ante una mujer que construye sentido, 
sostiene a su familia y comunidad, y reinterpreta su fe como una forma 
de vida ch’ixi. Su historia encarna una resistencia cotidiana que desafía 
las lógicas coloniales desde el amor, el cuidado y la fe.

Lejos de alienarla, su relación con Dios le permite narrar su vida 
con sentido, propósito y esperanza. En la religiosidad popular, nues-
tra protagonista encuentra formas de resistencia y experiencias que le 
permiten sobrevivir y fortalecerse cotidianamente. Así, su participa-
ción como voluntaria en la iglesia no puede leerse como sumisión, sino 
como construcción de comunidad y agencia colectiva.

16	 Lugones, “Hacia un feminismo descolonial”, 109.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
126

Entre la fe y la exclusión

La segunda historia, narrada por María, ilustra cómo la violencia 
social y la exclusión estructural, sustentadas por imaginarios religiosos 
de género, pueden generar una espiritualidad tóxica que obstaculiza el 
desarrollo integral, especialmente de las mujeres. Las creencias religio-
sas interpretadas desde una óptica patriarcal no solo suelen acompañar 
procesos de sufrimiento, sino que frecuentemente los justifican, repro-
duciendo ciclos de opresión y marginación.

Trauma migratorio, duelo por desarraigo, violencia simbólica 
y espiritualidad

El trauma migratorio trasciende el mero traslado físico entre países; 
constituye una ruptura emocional, cultural e identitaria. Este trauma 
incluye duelos múltiples: la pérdida de la tierra natal, la familia, la len-
gua materna, las amistades, las costumbres y los referentes simbólicos 
que otorgaban sentido y esperanza a la existencia.

En el relato de esta mujer hispana, estos duelos se inician en la in-
fancia, cuando su padre emigra a Estados Unidos, dejando un profun-
do vacío afectivo y económico. Posteriormente, su madre, al seguirlo, 
fractura aún más la unidad familiar al dejar a varias hijas al cuidado de 
una hermana adolescente. El exilio no es solamente físico, sino tam-
bién emocional y simbólico: se quiebra la estructura familiar tradicio-
nal, el entorno natural y cultural de Jalisco (México) queda atrás, y con 
él, las raíces que proporcionaban seguridad.

En este contexto, la violencia simbólica, entendida como la imposi-
ción de estructuras de poder naturalizadas, también está presente. Por 
ejemplo, el mandato implícito de “sacrificarse por la familia” lleva a la 
niña a aceptar como normales condiciones de abandono y precarie-
dad.17 Más adelante, al llegar a Estados Unidos, la niña duerme en una 

17	 Cf. Mireya Baltodano, “Creencias cómplices”, en Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SE-
BILA, 2009).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
127

bañera y habita espacios saturados, lo que refleja la deshumanización 
normalizada de las personas inmigrantes empobrecidas.

La espiritualidad como refugio... ¿o prisión? La protagonista re-
cuerda con nostalgia la unidad familiar de su infancia, el trabajo com-
partido y la fe heredada de su madre. Sin embargo, tras la emigración 
paterna, la familia se fragmenta e inicia una cadena de sufrimientos 
donde la espiritualidad adopta un carácter ambivalente: por un lado, 
funciona como sustento emocional; por otro, se convierte en un meca-
nismo que legitima lo injusto. La frase “cuando uno da todo por amor, 
Dios se encarga del resto” refleja una forma de religiosidad que, como 
señala Nelson Mafla Terán, puede obstaculizar el desarrollo psicoemo-
cional cuando se interpreta de manera pasiva. Una espiritualidad cen-
trada exclusivamente en la aceptación del sufrimiento como voluntad 
divina puede conducir a la normalización de situaciones que afectan 
profundamente el desarrollo psicosocial de la persona creyente.18 En 
este sentido, una espiritualidad que no promueve la acción y la justicia, 
sino la resignación ante el dolor, se vuelve tóxica, incluso cuando nace 
del amor y la esperanza.

Invisibilización del sufrimiento emocional de la mujer 
inmigrante

La experiencia migratoria de las mujeres latinas suele ser interpre-
tada desde estereotipos externos que las presentan como “valientes” o 
“aguantadoras”, lo que invisibiliza su sufrimiento emocional. Su dolor, 
ansiedad o tristeza no son reconocidos como legítimos, sino atribui-
dos a una naturaleza sacrificada, en lugar de comprenderse como res-
puestas humanas ante situaciones de injusticia, violencia o pérdida.19 
La protagonista del segundo relato experimenta múltiples formas de 
dolor: abandono en la niñez, violencia de género, pobreza extrema, 
explotación laboral y desvalorización personal. Sin embargo, su his-

18	 Cf. Nelson Mafla Téran, “Función de la religión en la vida de las personas según 
la psicología de la religión”, Theologica Xaveriana 63, núm. 176 (2014).

19	 Baltodano, “Creencias cómplices”, 159.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
128

toria nunca se narra desde la victimización, sino desde la resistencia. 
Esto refleja cómo muchas mujeres inmigrantes internalizan la noción 
de que su sufrimiento debe silenciarse, incluso ante instituciones edu-
cativas o de salud, donde podrían ser etiquetadas como deprimidas o 
inestables sin que se aborden las causas estructurales de su malestar.

Imaginarios religiosos de género

Cuando el padre de nuestra protagonista regresa al hogar, lejos de 
restaurar la unidad familiar, se convierte en agente de violencia. Re-
chaza el deseo de su hija de estudiar, afirmando que “una mujer solo 
sirve para cocinar y tener hijos”. Esta expresión no constituye única-
mente un acto de machismo individual, sino que refleja un imagina-
rio religioso sobre el género profundamente arraigado. Según Sharo 
Rosales, la religión, desde una lectura hegemónica, ha promovido una 
imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, reforzan-
do estereotipos que legitiman la violencia y la exclusión: “Se promueve 
que una buena mujer es ‘sacrificada’ y así evita molestar u ofender a 
los demás en autoridad (generalmente hombres); que las virtudes más 
grandes de una mujer son el servicio y la abnegación”.20 Este imagina-
rio moldea conductas, legitima jerarquías y naturaliza el sufrimiento 
femenino como virtud. La madre, al aceptar maltratos y privaciones en 
nombre del amor y la fe, sin cuestionar la injusticia estructural, tam-
bién reproduce este patrón.

La patologización de este imaginario se manifiesta cuando su as-
piración de estudiar es rechazada con violencia verbal y física por su 
padre. Es decir, sus aspiraciones personales son percibidas como una 
amenaza al orden patriarcal y, en consecuencia, censuradas y castiga-
das. “En el caso de las mujeres la dispersión proviene del cumplimien-
to del ‘deber ser’ socialmente asignado, multiplicándose en tareas de 
servidumbre que están devaluadas socialmente y que le deparan poca 

20	 “Imaginarios religiosos y género”, en Género y religión: Sospechas y aportes para 
la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 
270.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
129

gratificación o reconocimiento).21 Estos comportamientos han sido 
aprendidos en el ámbito familiar, cultural y religioso, configurando 
una identidad femenina construida desde la subordinación al ser mas-
culino. De esta manera, la sociedad espera que las mujeres perpetúen 
esta disposición permanente al servicio hacia los demás, negando su 
realización personal.

Imaginarios religiosos de género y exclusión

El padre de la narradora de esta historia encarna una forma recu-
rrente de violencia estructural sustentada en imaginarios religiosos 
patriarcales: “Me gritaba que una mujer solo sirve para cocinar y tener 
hijos. Pero yo le decía que no, que yo iba a graduarme”. Este tipo de 
creencias reflejan lo que Sharo Rosales Arce denomina “imaginarios 
religiosos de género”: construcciones culturales y religiosas que de-
terminan los roles que deben ocupar hombres y mujeres. Desde una 
lectura hegemónica, Rosales Arce afirma que la religión ha promovido 
una imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, re-
forzando estereotipos que legitiman la violencia y la exclusión: 

Estos comportamientos, socialmente esperados en las mujeres y 
que representan obstáculos muy poderosos para su sano desa-
rrollo, se replican y refuerzan en las iglesias, anclados en ‘imagi-
narios religiosos de género’.
Pero ¿qué son estos imaginarios religiosos de género? Son re-
presentaciones sociales que están profundamente arraigadas 
en el inconsciente colectivo, hablándonos de aquellas caracte-
rísticas que se ha asignado a mujeres y hombres, no solo ya en 
función de pene-vagina, sino en nombre de la voluntad de Dios. 
Estos imaginarios religiosos dictan cuál es la supuesta voluntad 
de Dios para la actuación y el lugar de las mujeres en el mundo: 
un lugar de sometimiento, obediencia, sacrificio y renuncia.22

21	 Baltodano, “Creencias cómplices”, 167.
22	 “La teología de la prosperidad y su impacto en la vida y espiritualidad de las per-

sonas”, Vida y Pensamiento 39, núm. 2 (2019): 97s.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
130

Esto afecta no solo a las mujeres que lo experimentan directamente, 
sino a generaciones enteras socializadas en estos valores. Las historias 
que analizamos, sobre mujeres hispanas inmigrantes en Estados Uni-
dos, reproducen precisamente estos imaginarios religiosos de género.

El género como referencia de los mitos religiosos: Los imaginarios 
religiosos no solo reflejan creencias, sino que moldean subjetividades. 
En contextos donde se presentan como verdades absolutas, validan mi-
tos patriarcales que justifican el machismo, el control sobre el cuerpo 
femenino y la censura de identidades no normativas. Así, la espiritua-
lidad deja de ser un espacio de sentido compartido para convertirse 
en una estructura excluyente que reproduce desigualdades de género.

La violencia social y la exclusión de género no son fenómenos ais-
lados, sino que se sostienen en estructuras simbólicas complejas como 
los imaginarios religiosos. Cuando estos se convierten en instrumen-
tos de espiritualidad tóxica, alimentan una cultura que justifica la des-
igualdad como voluntad divina. Por ello, resulta fundamental generar 
una lectura crítica de lo sagrado donde la espiritualidad recupere su 
potencial como espacio de liberación y justicia, y no de reproducción 
del poder patriarcal.

La religión frente a la culpa, el silencio o la resignación

La religión puede desempeñar un papel ambivalente en contextos 
de sufrimiento migratorio: por un lado, ofrece consuelo, sentido y co-
munidad; por otro, puede convertirse en un instrumento de resigna-
ción que normaliza el dolor, especialmente en mujeres socializadas en 
modelos religiosos conservadores.

En la historia de esta mujer inmigrante, la figura materna transmite 
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la 
confianza en que “Dios multiplica lo poco”. Esta frase, aunque pode-
rosa, puede interpretarse como una resignación ante la injusticia es-
tructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino que se 
glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
131

En la historia de la mujer inmigrante, la figura materna transmite 
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la 
confianza en que “Dios multiplica lo poco”. Esta frase, aunque podero-
sa, también puede ser interpretada como una resignación ante la injus-
ticia estructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino 
que se glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella. Asimismo, la 
religión opera como canal de silencio frente a la violencia, particular-
mente cuando el padre regresa y ejerce maltrato contra la madre. La 
narrativa no incluye ninguna reacción institucional, solo la fortaleza 
silenciosa de la madre, lo que podría estar alimentado por creencias 
religiosas que exaltan la paciencia, el perdón y el sacrificio femenino.

Sin embargo, también se produce una resignificación del papel de 
la fe. Lejos de reducirse a la resignación, la religión se manifiesta igual-
mente como resistencia. A pesar de todo, la protagonista logra gra-
duarse, trabajar, educar a sus hijos y narrar su historia con orgullo. Su 
fe, modelada por su madre, se transforma en motor de supervivencia, 
en una ética del amor solidario y en fuente de dignidad personal.

Creencias cómplices y el rol de las mujeres

En la narrativa, la madre simboliza fortaleza y resiliencia, pero tam-
bién encarna, a veces de forma no intencionada, las “creencias cómpli-
ces”, las cuales describe Baltodano como aquellas ideas frecuentemente 
enmascaradas como virtudes morales o religiosas, pero que tienen un 
efecto dañino: anulan la capacidad de cuestionamiento, adormecen la 
conciencia individual y, en última instancia, contribuyen a mantener 
intactas las estructuras de poder que oprimen a las mujeres.23 La ense-
ñanza de “soportar todo por amor” se convierte en una forma sutil de 
perpetuar el sometimiento. Aunque bienintencionadas, estas creencias 
pueden inhibir la posibilidad de romper el ciclo de violencia, especial-
mente en contextos donde la espiritualidad no se acompaña de una 
conciencia crítica.

23	 Cf. “Creencias cómplices”.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
132

Espiritualidad, salud y resiliencia

No obstante, sería reduccionista afirmar que la espiritualidad solo 
genera efectos negativos en estos contextos. En el caso de la protago-
nista de esta historia, la fe también le proporcionó la fuerza para per-
sistir, graduarse y reinventarse frente al abandono y la precariedad. Lo 
espiritual, cuando se vincula con la dignidad y la justicia, puede con-
vertirse en un motor de transformación. La clave, por tanto, no reside 
en abandonar la espiritualidad, sino en resignificarla desde una lectura 
crítica y liberadora.

Para muchas mujeres inmigrantes, el dolor psicológico no se expre-
sa mediante categorías clínicas, sino a través del cuerpo, los silencios o 
las prácticas simbólicas. En este ámbito, la religión y la espiritualidad 
ocupan un lugar central, funcionando como espacios seguros para ges-
tionar las emociones y para transformar la interpretación del trauma, 
permitiendo su aceptación y facilitando el crecimiento emocional y 
espiritual. Así, la oración, los ritos, las celebraciones comunitarias, los 
cantos y la creencia en un Dios protector constituyen un sustento que 
ayuda a sobrellevar las adversidades. Sobre esa esperanza en el Dios 
que protege en las adversidades, Mafla Terán hace la siguiente afirma-
ción: “Pese a toda la agresión, la humillación y el sufrimiento padeci-
do durante el proceso de desplazamiento, exclaman que la religión es 
‘todo’ para ellos. Sin vacilar revelan: ‘Me quitaron todo; lo que no me 
pudieron quitar fue a Dios’”.24

Sin embargo, no toda espiritualidad resulta sanadora. En muchos 
casos, las mujeres asumen discursos religiosos que perpetúan el sufri-
miento, como las figuras de un Dios castigador, la exaltación del sa-
crificio o la idea de que el dolor purifica, lo que refuerza la culpa, el 
silencio y la negación de la enfermedad o del sufrimiento.25 Por ello, es 
24	 “Función de la religión en la vida de las personas según la psicología de la reli-

gión”, 441.
25	 Cf. Gabriela Miranda García, “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una dis-

cusión sobre el martirio y la religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas 
y aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García 
(SEBILA, 2009).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
133

fundamental distinguir entre espiritualidades que acompañan y espiri-
tualidades que reprimen.

Algunas mujeres, al distanciarse de contextos opresivos, resignifican 
lo divino desde un lugar compasivo, encarnado y maternal. No buscan 
un Dios que juzga, sino una presencia que cuida, escucha y permanece. 
Desde esta perspectiva, lo divino encarnado se convierte en un recur-
so sanador frente a una cultura tóxica que patologiza el sufrimiento 
sin escucharlo, medicaliza sin compasión e invisibiliza los dolores del 
racismo, el exilio y el género. Distinguir entre un acto de sacrificio que 
refuerza relaciones de dominación y uno que no lo hace implica, en 
esencia, una afirmación de la vida. Un sacrificio no debe nunca exaltar 
la muerte ni, mucho menos, el asesinato. La verdadera forma de afir-
mar y proteger la vida consiste en oponerse a los sacrificios.26

La historia de vida que estamos analizando en este apartado, nos in-
terpela profundamente: evidencia la complejidad de una espiritualidad 
vivida en medio de la exclusión, el machismo y la violencia estructu-
ral. Simultáneamente, revela cómo la fe puede ser tanto refugio como 
trampa. Cuando la espiritualidad se sustenta en imaginarios patriar-
cales, puede volverse tóxica, justificando el dolor en lugar de comba-
tirlo. Frente a esto, resulta urgente promover una espiritualidad crítica 
y liberadora que acompañe las luchas por la equidad y los derechos, 
especialmente de las mujeres.

La historia de esta mujer inmigrante encarna profundamente los 
tres ejes analizados: el trauma migratorio y el desarraigo, la invisibi-
lización del dolor femenino y el rol ambivalente de la religión. Su tes-
timonio demuestra cómo las creencias religiosas y culturales, si bien 
pueden perpetuar estructuras opresivas, también pueden convertirse 
en herramientas poderosas de resiliencia, reconfiguración del sentido 
y transformación personal frente al sufrimiento.

26	 Ibid., 57.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
134

Lo divino en el camino migratorio

Para Majo, la mujer inmigrante hispana de nuestra tercera historia, 
el proceso migratorio ha constituido un terreno fértil para resignificar 
su fe, redescubrir lo divino y fortalecer su identidad. Mediante una 
lectura hermenéutica que integra perspectivas simbólicas, analógicas y 
de liberación feminista, es posible comprender cómo lo sagrado se en-
carna en su vida cotidiana, marcada por el amor, la lucha, el desarraigo 
y la esperanza.

Una lectura hermenéutica de la experiencia femenina hispana

Existen diversos enfoques hermenéuticos que pueden servir de 
apoyo para analizar críticamente la experiencia migratoria de las muje-
res hispanas en Estados Unidos. Entre ellos destacan: la hermenéutica 
simbólica (como lenguaje sagrado de la vida cotidiana), la hermenéuti-
ca analógica (como fortalecimiento de virtudes ante la fragmentación) 
y la hermenéutica de liberación feminista (como modo de percibir a 
Dios entre las mujeres y en las fronteras). A continuación, se describen 
brevemente estos enfoques.

	- Hermenéutica simbólica. Desde la perspectiva de Blanca Solares 
Altamirano, los símbolos religiosos no son meras expresiones 
culturales, sino herramientas vivas que otorgan sentido y direc-
ción a la existencia.27 La historia relatada comienza con una fa-
milia nicaragüense que, al emigrar a Costa Rica, reconstruye su 
mundo con nuevos significados. La figura de la abuela Manuela, 
piadosa y fuerte, se convierte en símbolo de fe y resistencia. A 
través de ella, la autora aprendió a amar a Dios y a la Virgen 
María, arraigando su espiritualidad en gestos concretos y coti-
dianos: oraciones, caminatas y momentos familiares.

27	 Cf. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un nuevo espíritu antropológico”, 
Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, Revista mexicana de ciencias 
políticas y sociales, núm. 211 (2011): 13–26.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
135

Estos símbolos van adquiriendo nuevos significados en cada 
etapa migratoria. El colegio salesiano, por ejemplo, representó 
no solo formación académica para nuestra protagonista, sino 
también fue un espacio donde la fe se vivía en comunidad y en 
acción. Posteriormente, en Estados Unidos, momentos de crisis 
como la incertidumbre migratoria fueron enfrentados desde una 
espiritualidad encarnada: la espera de la residencia se transfor-
mó en súplica, y cuando la obtiene, se convierte en sacramento 
de esperanza. Según Mario Tomé Díez, esta vivencia muestra 
cómo lo divino se revela en lo ordinario, donde imaginación y 
experiencia se entrelazan para construir una fe que no es dogma 
abstracto, sino relación viva con Dios.28

	- Hermenéutica analógica. La migración rompe, fragmenta y 
descentra. Sin embargo, como propone García Piedras, la her-
menéutica analógica permite tender puentes entre las heridas 
personales y las experiencias universales del ser humano.29 En 
el testimonio compartido, la protagonista narra cómo la separa-
ción de sus padres al mudarse a California, la soledad inicial y la 
maternidad le exigieron una nueva forma de ser y de vivir.

A través de la analogía, estas vivencias pueden interpretarse no 
solo como desafíos individuales, sino como parte de una narra-
tiva más amplia de transformación. La maternidad, por ejemplo, 
es descrita como una experiencia que fortaleció su compasión 
y liderazgo. En esta línea, la virtud no se impone externamente, 
sino que emerge desde la lucha misma, como fruto de una ana-
gogía espiritual: una elevación del alma que encuentra sentido 
incluso en la incertidumbre. Así, la mujer inmigrante no es víc-
tima pasiva del contexto, sino co-creadora de su destino, testigo 
de un Dios que acompaña, sostiene y transforma.

28	 Cf. “Introducción a la hermenéutica simbólica”, Estudios Humanísticos. Filolo-
gía, Estudios humanísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.

29	 Cf. Myriam García Piedras, “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”, En-Claves Del Pensamiento, En-claves del pensamiento 
9, núm. 17 (2015): 135–55.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
136

	- Hermenéutica de la liberación y feminista. Carlos Mendoza-Ál-
varez30 y Jorge Costadoat31 proponen una teología construida 
desde los márgenes, desde los cuerpos y contextos de las perso-
nas oprimidas. La historia aquí relatada ejemplifica esta teología 
encarnada. En su camino, la protagonista no solo ha sido objeto 
de políticas migratorias injustas o del desarraigo cultural, sino 
también sujeto activo en la construcción de comunidades de fe y 
justicia. Su trabajo como coordinadora de catequesis y commu-
nity organizer (organizadora comunitaria) la convierte en agente 
pastoral, en puente entre lo divino y lo humano, entre la Iglesia 
y los migrantes.

La hermenéutica feminista latinoamericana, particularmente la 
de Estela Serret32 y Elsa Tamez33, permite interpretar este lideraz-
go no como excepción, sino como revelación. Ser mujer, migran-
te, madre y creyente son dimensiones entrelazadas que desafían 
las teologías patriarcales y eurocéntricas. Las autoras no solo vi-
ven a Dios, sino que lo resignifican: un Dios que acompaña en la 
entrevista migratoria, que consuela en la distancia, que sonríe en 
los juegos de sus hijos, que fortalece en el servicio comunitario. 
Su cuerpo, su voz y su experiencia se convierten en lugar teoló-
gico, en espacio donde lo divino se manifiesta.

Estas perspectivas hermenéuticas permiten comprender cómo las 
mujeres hispanas inmigrantes reconfiguran y testimonian su experien-
cia de Dios en contextos marcados por la migración, el sacrificio y la 
transformación. La historia personal aquí narrada no solo ilustra una 

30	 Cf. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El lugar de la Teología en la 
interrelación de humanidades, ciencias y saberes en tiempos posmodernos y de-
coloniales”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68.

31	 Cf. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la liberación”, Teología y 
vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74.

32	 Cf. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teoría de géne-
ro”, Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, Iztapalapa, núm. 45 
(1999): 17–26.

33	 Cf. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retrospectiva”, en Re-
ligión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana de Religiones 3 
(Trotta, 2008).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
137

vida de fe, sino que constituye en sí misma una teología vivida. Al in-
terpretar sus símbolos, ejercitar sus virtudes y resistir desde su identi-
dad femenina, esta mujer, como tantas otras, nos revela un rostro de 
Dios cercano, sufriente y sanador. Una hermenéutica liberadora nos 
invita, finalmente, a escuchar estas voces y a reconocer en ellas no solo 
relatos humanos, sino revelaciones divinas.

Es claro que están emergiendo nuevas metodologías hermenéuticas 
desde los márgenes, desde las voces silenciadas, especialmente las de 
mujeres hispanas inmigrantes que, desde sus experiencias de frontera, 
maternidad, espiritualidad cotidiana y resiliencia, reinterpretan con 
creatividad y rebeldía lo divino. En este apartado se analiza cómo estas 
mujeres construyen una teología viva, situada y transformadora, a par-
tir del testimonio de una mujer nicaragüense que emigró a Costa Rica 
y posteriormente a Estados Unidos.

Comprensión encarnada de lo divino desde los márgenes

Esta tercera historia visibiliza las voces de mujeres históricamente 
silenciadas en el discurso teológico. Las mujeres hispanas inmigrantes 
interpretan lo divino desde sus cuerpos, memorias, afectos y luchas 
cotidianas. Su espiritualidad no es abstracta ni doctrinal, sino vivida, 
entrelazada con la vulnerabilidad y la esperanza. Esta comprensión 
encarnada de Dios se convierte en fuente de sanación y reconstruc-
ción identitaria. Metodológicamente, se enfatiza la necesidad de una 
teología inductiva, narrativa y experiencial. Escuchar “en sus propias 
palabras” obliga a descentrar el saber teológico de los cánones acadé-
micos tradicionales, abriendo paso a un conocimiento que surge de la 
realidad vivida, los contextos y las relaciones cotidianas de las mujeres 
hispanas inmigrantes.

La espiritualidad vivida por Majo revela cómo, desde su infancia en 
Costa Rica marcada por la migración de sus padres nicaragüenses, su 
fe se construyó en espacios cotidianos: los rezos de su abuela Manue-
la, las caminatas a la biblioteca, la escuela salesiana y, posteriormente, 



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
138

en la soledad de su migración a California. Cada etapa vital consti-
tuyó también una etapa teológica donde su comprensión de Dios se 
encarnó en afectos, silencios, gestos y desafíos. Estas experiencias no 
son meros relatos emocionales, sino saberes teológicos. La migración, 
el trabajo, la maternidad y el liderazgo pastoral representan para esta 
mujer auténticos “lugares teológicos”. Dios se le revela en momentos 
concretos: al obtener su residencia, en la mirada de sus hijos, en el 
servicio comunitario.

La Experiencia como lugar teológico implica escuchar con respeto y 
reconocer autoría: Una teología verdaderamente transformadora debe 
comenzar por la escucha. Este es el pilar metodológico fundamental 
del enfoque inductivo y narrativo. La vida de esta mujer inmigrante 
desafía a abandonar la comodidad de los discursos teológicos institu-
cionales para sumergirse en una escucha profunda de las historias vivi-
das. Su experiencia no solo ilustra conceptos teológicos: ella misma es 
sujeto teológico. Como señala la tercera historia presentada, asumir la 
experiencia como fuente de saber teológico constituye un acto de justi-
cia epistemológica. El testimonio de esta mujer, desde su infancia hasta 
su rol pastoral, no puede interpretarse como excepción admirable, sino 
como representación concreta de miles de mujeres que reconfiguran 
su relación con Dios desde la lucha, el silencio, el servicio y el amor.

Teología del diálogo desde los tres polos hermenéuticos

La propuesta metodológica de Geraldo De Mori, con sus tres polos 
(mensaje revelado, emisor situado y destinatario concreto), ilumina el 
valor teológico de este testimonio.34 En esta historia, la mujer migran-
te es simultáneamente destinataria y emisora de la experiencia de fe. 
Recibe el mensaje de una tradición religiosa, pero lo interpreta desde 
su contexto de desarraigo, maternidad, trabajo y liderazgo, transmi-
tiéndolo luego desde su vivencia pastoral. Ella no solo se adapta a la 
teología recibida: la transforma. Así, la teología deviene circular, dia-

34	 Cf. “Los tres ‘polos’ del método teológico”, Cuestiones Teológicas 49, núm. 111 
(2022): 1–16.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
139

lógica y profundamente humana. El lugar teológico ya no reside en el 
libro dogmático, sino en la cocina de su casa, el aula donde enseña, la 
parroquia donde coordina la catequesis. Su interpretación de Dios es 
inseparable de su historia concreta.

Pensar desde la frontera como acto de desobediencia 
epistémica

Mignolo aporta un marco teórico hermenéutico indispensable al 
introducir la categoría de “desobediencia epistémica”, la cual significa 
el rechazo a las jerarquías del saber que excluyen voces no occiden-
tales, no masculinas, no académicas.35 Esta mujer inmigrante encar-
na esa desobediencia. Aunque carece de título teológico, ha vivido y 
comunicado una fe más encarnada, sanadora y transformadora que 
muchos tratados sistemáticos. Su experiencia muestra cómo el pensa-
miento fronterizo no es un margen sin valor, sino un centro generador 
de nuevos sentidos. Su fe constituye también un acto político, una re-
sistencia contra sistemas que buscan invisibilizarla. Su teología, naci-
da en la incertidumbre migratoria, los silencios de la maternidad y el 
servicio pastoral, ejemplifica lo que Mignolo denomina “conocimiento 
subalterno” que desafía los cánones eurocéntricos de lo teológico.36

La fe como acción transformadora en la teología práctica

La teología práctica, como señalan Román-López-Dollinger, no es 
disciplina secundaria sino espacio donde la fe se pone en diálogo con 
la acción.37 Esta mujer ha vivido su espiritualidad no como refugio pa-
sivo, sino como motor de transformación. Su tránsito de madre joven 
y sola a líder comunitaria y agente pastoral constituye un recorrido 

35	 Cf. Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Ediciones del Signo, 
2010).

36	 Ibid., 112–14.
37	 Cf. “La educación teológica como instrumento de transformación social: Apun-

tes sobre el modelo educativo de la Universidad Bíblica Latinoamericana”, Teolo-
gía Práctica Latinoamericana 4, núm. 1 (2025): 101–40.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
140

profundamente teológico. La circularidad hermenéutica latinoameri-
cana permite leer esta historia en tres momentos: confrontación con 
la realidad (migración, soledad), reflexión desde la fe (encuentro con 
Dios en la vulnerabilidad) y transformación (liderazgo pastoral y co-
munitario).38 Aquí, el Evangelio no es un libro en el altar: es fuerza viva 
que impulsa a organizar, enseñar, consolar y acompañar.

El cuerpo femenino como lugar sagrado

Ivone Gebara, desde su mirada ecofeminista, ofrece una clave deci-
siva: lo divino se revela en lo corporal, lo afectivo, la conexión con la 
vida cotidiana.39 La historia de esta mujer inmigrante es ecofeminista 
en esencia, aunque no se nombre así. Su comprensión de Dios ha bro-
tado desde su cuerpo migrante, su útero que dio vida, su piel que ha 
sentido el frío de la distancia y el calor del amor comunitario. Para ella, 
Dios no es ente lejano, sino susurro que le dio fuerzas en noches difíci-
les, presencia en las sonrisas de sus hijos, inspiración para servir en su 
comunidad. La espiritualidad aquí no es decorativa: es profundamente 
relacional, encarnada y política. Es espiritualidad de tierra, de cuerpos 
y de resistencia.40

La producción simbólica de lo sagrado en la experiencia migrante 
femenina revela que lo divino no es estático ni exclusivo de institucio-
nes religiosas. Por el contrario, las mujeres inmigrantes resignifican lo 
sagrado desde su corporalidad, luchas y cotidianidad. La historia per-
sonal muestra cómo la fe, heredada de una abuela piadosa y fortalecida 
en contextos adversos, puede transformarse en lenguaje de resistencia, 
refugio y empoderamiento. En este sentido, la espiritualidad no solo 

38	 Cf. Angel Eduardo Román-López Dollinger, “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El trinomio 
práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en Teología 
Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel Eduar-
do Román-López Dollinger (SEBILA, 2022), 191–208.

39	 Cf. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento y la religión 
(Trotta, 2000).

40	 Cf. Ibid.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
141

acompaña el camino migrante, sino que también lo ilumina, resigni-
fica y sostiene. En cada acto de amor, sacrificio y esperanza, se revela 
una nueva forma de lo divino: viva, femenina, migrante.

En este apartado, hemos intentado visibilizar cómo la experiencia 
de una mujer hispana inmigrante contiene en sí misma una propues-
ta teológica alternativa: encarnada, narrativa, decolonial y práctica. 
Su vida no es solo testimonio, sino también texto sagrado; no es solo 
historia personal, sino también lugar teológico. Al integrar su historia 
con las propuestas de De Mori, Mignolo, Gebara y la teología práctica 
latinoamericana, se confirma que las voces de mujeres como ella no 
deben escucharse desde la compasión, sino desde el reconocimiento. 
Estas mujeres están haciendo teología desde los márgenes. Están des-
colonizando la fe con sus cuerpos, palabras y con su caminar. Están 
mostrándonos un Dios distinto: cercano, sufriente, materno, comuni-
tario y profundamente humano.

Estrategias pastorales en clave de mujeres inmigrantes 
(actuar)

En el contexto actual de Estados Unidos, las mujeres hispanas inmi-
grantes constituyen uno de los sectores más vulnerabilizados por polí-
ticas migratorias restrictivas, estructuras raciales y de género, así como 
por representaciones estigmatizantes derivadas de símbolos e imagina-
rios religiosos. No obstante, lejos de asumir un papel pasivo, muchas 
de estas mujeres resignifican su fe desde los márgenes, transformando 
su espiritualidad en un espacio de agencia, sanación y resistencia. Lo 
divino, alejado de los centros de poder institucional, se manifiesta en 
sus cuerpos, narrativas y prácticas cotidianas. En esta tercera parte se 
analiza dicha resignificación a través de cinco dimensiones interrela-
cionadas, junto con sus correspondientes propuestas pastorales: espiri-
tualidad liberadora, interseccionalidad, sanación comunitaria, educa-
ción crítica de lo religioso y diálogo intercultural.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
142

Una espiritualidad liberadora desde los márgenes

Las mujeres hispanas inmigrantes desarrollan una espiritualidad 
situada en contextos de precariedad y lucha. Esta espiritualidad reco-
noce que lo divino se revela en situaciones concretas de sufrimiento y 
esperanza, y que toda experiencia religiosa auténtica implica un com-
promiso con la justicia. Ada María Isasi-Díaz, pionera de la “teología 
mujerista”, sostiene que “las mujeres latinas vivimos nuestra fe en la 
cotidianidad: en el trabajo doméstico, en la crianza, en las luchas mi-
gratorias”.41 La fe, por tanto, no elude el dolor, sino que lo transforma 
en camino hacia una vida plena. Esta teología mujerista no pretende 
hablar por las mujeres migrantes, sino crear condiciones para que ellas 
mismas narren a Dios desde su realidad concreta. La espiritualidad se 
convierte así en sustento para resistir la precariedad y en un espacio de 
creatividad teológica: reinterpretan la Biblia, cuestionan roles patriar-
cales y reconocen a Dios en su cuerpo, lengua y cultura. Esta perspec-
tiva teológica se fundamenta en los siguientes aspectos:

	- Crear espacios comunitarios donde las mujeres puedan compar-
tir sus experiencias y releer la fe desde sus propios símbolos, re-
latos y vivencias migratorias.

	- Reconocer sus prácticas devocionales como expresiones legíti-
mas de teología vivida.

Espiritualidades interseccionales: género, etnicidad y migración

La experiencia religiosa de las mujeres migrantes exige ser analizada 
interseccionalmente, ya que su identidad está atravesada por estructu-
ras de género, etnicidad, clase social, idioma y estatus migratorio. Esta 
complejidad les confiere una visión profundamente encarnada y plural 
de lo divino. La teóloga María Pilar Aquino afirma que “la espirituali-
dad de las mujeres migrantes es una fuente teológica legítima y nece-

41	 Cf. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first Century (Orbis Books, 
1996).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
143

saria para descolonizar el cristianismo”.42 Sus prácticas de fe —desde 
el rezo del rosario en el autobús hasta las peregrinaciones comunita-
rias— constituyen espacios de construcción teológica desde el cuerpo, 
la memoria y la colectividad. La experiencia migrante lleva a muchas 
mujeres a replantear sus imágenes de Dios: ya no como juez, sino como 
madre, sanadora y compañera de camino. Asimismo, cuestionan es-
tructuras eclesiales que las subordinan y se abren a nuevas formas de 
liderazgo femenino y comunitario. Desde esta perspectiva teológica, la 
propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes aspectos:

	- Fomentar ministerios pastorales liderados por mujeres inmi-
grantes, con enfoque de género, lengua y cultura.

	- Desarrollar formaciones bíblicas y teológicas en español desde 
una perspectiva crítica e inclusiva.

Sanación, comunidad y justicia: resignificar lo divino en 
contextos de violencia

El proceso migratorio genera múltiples formas de trauma: separa-
ción familiar, violencia doméstica, explotación laboral y miedo cons-
tante a la deportación. En este contexto, la espiritualidad ofrece ca-
minos de sanación colectiva. El concepto de sanación aquí trasciende 
lo emocional o espiritual para incluir dimensiones éticas y sociales: 
justicia, acompañamiento y empoderamiento. Elsa Tamez destaca que 
“la fe cristiana no puede ser auténtica si no se convierte en espacio para 
la reparación del daño”.43 Las mujeres resignifican a Dios como com-
pañía en el dolor, fuente de sanación y resiliencia. Las comunidades 
de fe, cuando son inclusivas, se convierten en redes de contención y 
transformación. En consecuencia, la pastoral debe articular sanación 
emocional, defensa de derechos y empoderamiento. En esta perspec-
tiva teológica, la propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes 
aspectos:

42	 Cf. María Pilar Aquino y Elsa Tamez, eds., Teología feminista latinoamericana, 
Pluriminor (Ediciones Abya-Yala, 1998).

43	 Cf. Ibid.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
144

	- Crear redes de acompañamiento para mujeres víctimas de vio-
lencia o trauma migratorio, integrando espiritualidad, apoyo le-
gal y psicológico.

	- Celebrar liturgias sanadoras con testimonios, símbolos y lengua-
jes que conecten con su experiencia.

Educación crítica de lo religioso: liberación frente al 
patriarcado espiritual

Numerosos discursos religiosos tradicionales han justificado la 
subordinación femenina mediante consignas como “la mujer debe ca-
llar”, “Dios castiga al desobediente” o “el sufrimiento purifica”. Frente 
a esto, las mujeres migrantes cuestionan esos imaginarios, reinterpre-
tando las Escrituras y resignificando sus experiencias espirituales. Una 
pedagogía crítica aplicada al ámbito religioso permite deconstruir es-
tos discursos y reconstruir una fe liberadora. Gebara señala que “una 
fe que no piensa, que no cuestiona, puede ser una forma de violencia 
simbólica”.44 Promover una formación bíblica y teológica desde una 
perspectiva feminista y culturalmente contextualizada se convierte en 
una estrategia pastoral clave. La resignificación de lo divino incluye 
revisar el papel de María —no solo como figura obediente, sino como 
mujer fuerte y profética—, redescubrir a las mujeres bíblicas que lide-
raron y resistieron, y comprender a Dios como quien se revela en lo 
pequeño y marginado.

Según esta perspectiva teológica, la propuesta pastoral se funda-
menta en los siguientes aspectos:

	- Desarrollar espacios educativos que cuestionen el uso patriarcal 
de la Biblia.

	- Promover una catequesis contextual que forme conciencia críti-
ca desde la experiencia migrante y femenina.

44	 Cf. Intuiciones ecofeministas.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
145

Lo divino en el diálogo: interculturalidad e interreligiosidad 
como horizonte

Las mujeres inmigrantes habitan y laboran en entornos multicul-
turales, compartiendo espacios con personas afroamericanas, musul-
manas, indígenas, entre otras. Esta convivencia, aunque susceptible 
de tensiones, ofrece una oportunidad para el diálogo y el aprendizaje 
mutuo. El Papa Francisco, en Fratelli Tutti, afirma que la verdadera 
identidad no teme al encuentro de la otra cultura o religión. El diálogo 
no debilita la fe, sino la purifica y fortalece (Francis 2020).45 Las mu-
jeres inmigrantes, situadas en los márgenes, ocupan una posición pri-
vilegiada para tejer redes de cuidado y espiritualidad intercultural. En 
este encuentro, lo divino se manifiesta no como verdad impuesta, sino 
como presencia compartida. En una cultura hostil, el diálogo deviene 
en un acto de resistencia y construcción de la paz. En este contexto, 
las mujeres inmigrantes hispanas en los Estados Unidos están en una 
posición privilegiada para tejer redes interculturales e interreligiosas, 
desde una espiritualidad práctica, abierta y solidaria.

Para esta perspectiva teológica, la propuesta pastoral se fundamenta 
en los siguientes aspectos:

	- Fomentar encuentros ecuménicos e interreligiosos entre muje-
res de distintas culturas para compartir espiritualidades, luchas 
y saberes.

	- Visibilizar estas experiencias como formas válidas de fe, no como 
amenazas a la “ortodoxia”.

En una cultura hostil que pretende silenciarlas, las mujeres hispa-
nas inmigrantes en los Estados Unidos realizan un acto radical: recla-
man a Dios como propio. No como propiedad institucional, sino como 
presencia viva en sus cuerpos, cocinas, caminatas, oraciones y luchas. 
Desde los márgenes, ellas están creando una teología encarnada, libe-
radora y profundamente transformadora.

45	 Cf. Papa Francisco, Carta encíclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amis-
tad social (Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020).



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
146

Conclusión

La espiritualidad de las mujeres hispanas inmigrantes en Estados 
Unidos constituye una teología viva, situada y profundamente trans-
formadora. A través de sus historias, este ensayo ha mostrado cómo lo 
divino se revela no desde los altares institucionales, sino desde la coti-
dianidad, las jornadas laborales, las lágrimas migratorias y los cantos 
compartidos. En medio del sufrimiento estructural, estas mujeres no 
solo sobreviven, sino que reconfiguran el rostro de Dios desde su iden-
tidad, sus luchas y sus comunidades. Frente a imaginarios religiosos 
patriarcales y discursos hegemónicos que han intentado silenciarlas, 
ellas elevan una espiritualidad que no calla, que cuestiona, que abraza. 
Esta teología desde los márgenes no solo ilumina la experiencia mi-
grante, sino que interpela profundamente a las iglesias, a la sociedad y 
a la academia a escuchar con humildad y a transformar sus prácticas 
desde una fe que libera. Reconocer estas voces como fuente legítima 
de conocimiento y espiritualidad no es solo un acto de justicia, sino 
una manera radical de reencontrarnos con lo sagrado en su forma más 
humana y encarnada. 

Las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos están creando 
nuevas formas de nombrar, vivir y experimentar lo divino que desafían 
los paradigmas teológicos tradicionales. Desde los márgenes, resignifi-
can su fe a partir de su cuerpo, su idioma, su historia y sus luchas coti-
dianas. Estas espiritualidades no solo son válidas, sino profundamente 
transformadoras para la teología, la Iglesia y la sociedad contemporá-
nea. En un mundo que las despoja de derechos y reconocimiento, ellas 
recrean a Dios como compañera de camino, madre protectora y her-
mana de lucha. Su experiencia no debe ser meramente añadida como 
apéndice al discurso teológico dominante, sino reconocida como cen-
tro desde el cual repensar la fe cristiana en el siglo XXI.

La contribución de estas mujeres trasciende lo testimonial para 
convertirse en fundamento epistemológico de una hermenéutica teo-
lógica alternativa. Sus prácticas espirituales —desde el rezo en el espa-
cio doméstico hasta la organización comunitaria— constituyen actos 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
147

decoloniales que subvierten las jerarquías del saber religioso. Al hacer 
teología con sus manos, con sus pies migrantes y con sus cuerpos que 
resisten, nos revelan que lo sagrado habita especialmente en los espa-
cios de dolor y esperanza donde la vida se defiende con tenacidad.

La espiritualidad que emerge de estas experiencias marginadas nos 
convoca a un replanteamiento radical de lo que entendemos por her-
menéutica, teología, pastoral y praxis eclesial. Lejos de ser receptoras 
pasivas de doctrinas, estas mujeres son teólogas en acción, constructo-
ras de comunidades resilientes y testigas de un Dios que camina junto 
a las personas excluidas. Su legado espiritual desafía a las instituciones 
religiosas a convertirse en espacios de genuina hospitalidad donde to-
das las voces encuentren eco y donde la fe se ejerza como una práctica 
constante de liberación integral.

Bibliografía
Acceso Latino. “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”. 

Acceso Latino - Fundación Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023. ht-
tps://accesolatino.org/derecho/derechos-de-las-mujeres-inmigran-
tes-en-estados-unidos/.

Aquino, María Pilar, y Elsa Tamez, eds. Teología feminista latinoamericana. 
Pluriminor. Ediciones Abya-Yala, 1998.

Baltodano, Mireya. “Creencias cómplices”. En Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa García. SEBILA, 2009.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

De Mori, Geraldo Luiz. “Los tres ‘polos’ del método teológico”. Cuestiones 
Teológicas 49, núm. 111 (2022): 1–16. https://revistas.upb.edu.co/in-
dex.php/cuestiones/article/view/7754/6886.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
148

García Piedras, Myriam. “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”. En-Claves Del Pensamiento. En-claves del 
pensamiento 9, núm. 17 (2015): 135–55. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=5158319.

Gebara, Ivone. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión. Trotta, 2000.

Isasi-Díaz, Ada María. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first 
Century. Orbis Books, 1996.

Latino Observatory. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales 
y de género en EE.UU., según investigación”. Latino Observatory, el 
20 de mayo de 2024. https://latinoobservatory.org/noticia.php?lan-
g=es&ID=823.

Lugones, María. “Hacia un feminismo descolonial”. La Manzana de la Dis-
cordia, Artículo original en Hypatia vol 25, Núm 4, 2010, vol. 6, núm. 
2 (2011): 105–17. https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.
v6i2.1504.

Mafla Téran, Nelson. “Función de la religión en la vida de las personas según 
la psicología de la religión”. Theologica Xaveriana 63, núm. 176 (2014). 
https://doi.org/10.11144/Javeriana.tx63-176.frvp.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.

Mignolo, Walter. Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern 
Knowledges, and Border Thinking. Princeton University Press, 2000.

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Noe-Bustamante, Luis. “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about 
Deportations”. Pew Research Center, el 30 de abril de 2025. https://
www.pewresearch.org/short-reads/2025/04/30/latinos-worry-more-
than-other-us-adults-about-deportations/.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
149

Noe-Bustamante, Luis, Sahana Mukherjee, y Mens Manuel Krogstad. “A Ma-
jority of Latinas Feel Pressure to Support Their Families or to Succeed 
at Work. Expectations to Excel at Work and to Do Housework, Be 
Beautiful and Start a Family Are Top Pressures”. Pew Research Center, 
el 14 de mayo de 2024. https://www.pewresearch.org/race-and-ethni-
city/2024/05/14/a-majority-of-latinas-feel-pressure-to-support-their-
families-or-to-succeed-at-work/.

Papa Francisco. Carta encíclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amistad 
social. Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020. vatican.va/content/fran-
cesco/es/encyclicals.index.html.

Rivera Cuasicanqui, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas 
y discursos descolonizadores. Tinta Limón, 2010.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Román-López-Dollinger, Angel-Eduardo. “La educación teológica como ins-
trumento de transformación social: Apuntes sobre el modelo educati-
vo de la Universidad Bíblica Latinoamericana”. Teología Práctica Lati-
noamericana 4, núm. 1 (2025): 101–40. https://revistas.ubl.ac.cr/index.
php/tpl/article/view/744.

Rosales Arce, Sharo. “La teología de la prosperidad y su impacto en la vida y 
espiritualidad de las personas”. Vida y Pensamiento 39, núm. 2 (2019): 
79–107. https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/72.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religión: Sos-
pechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda García. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”. Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humani-
dades. Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
150

Solares Altamirano, Blanca. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un 
nuevo espíritu antropológico”. Revista Mexicana de Ciencias Políti-
cas y Sociales. Revista mexicana de ciencias políticas y sociales, núm. 
211 (2011): 13–26. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
go=3688612.

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios Hu-
manísticos. Filología. Estudios humanísticos. Filología, núm. 7 (1985): 
171–86.

Tucker, Jasmine, y Sarah Javaid. “Women Gain 83% of Jobs While 170,000 
Women Leave Labor Force in June”. National Women’s Law Center, el 
8 de julio de 2022. https://nwlc.org/resource/women-gain-83-of-jobs-
while-170000-women-leave-labor-force-in-june/.

US Census Bureau. “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-
miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Uni-
dos”. Información Estadística. Government. Census.gov, el 27 de junio 
de 2024. https://www.census.gov/newsroom/press-releases/2024/po-
pulation-estimates-characteristics/population-estimates-characteris-
tics-spanish.html.

Zegarra, Gonzalo, y Krecyté Villarreal. “Ser mujer e inmigrante en la fuerza 
laboral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo”. Noticias de 
Estados Unidos. CNN, el 1 de julio de 2025. https://cnnespanol.cnn.
com/2025/07/01/eeuu/mujer-inmigrante-trabajo-riesgo-orix.


