
Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026

LA MUJER COMO SUJETO HERMENÉUTICO Y TEOLÓGICO

Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 
colonial y patriarcal

Juan Pablo Vega Carvajal*
juanpa0783@gmail.com 

WOMAN AS A HERMENEUTICAL AND THEOLOGICAL SUBJECT

Towards a pastoral practice that transcends the colonial and 
patriarchal imaginary

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Costarricense. Maestría en Psicopedagogía. Licenciatura en Ciencias de la Educación 
con énfasis en Orientación. Diplomado en Logoterapia. Actualmente está estudiando 
una Maestría en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de 
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y 
la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico
Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 

colonial y patriarcal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
151

Juan Pablo Vega Carvajal

Resumen

En este artículo se exponen una serie de sentires y pensares, que buscan vi-
sibilizar la anulación histórica realizada por el cristianismo patriarcal, hacia 
la mujer, con el fin de reconfigurar su presencia como sujeto teológico en la 
praxis cristiana. Para ello, se intenta describir la íntima relación entre las epis-
temologías coloniales y los imaginarios religiosos patriarcales que promue-
ven las desigualdades de género y que violentan a las mujeres, impidiéndoles 
acceder a los espacios religiosos de poder, los cuales han sido acaparados 
por los hombres. Las reflexiones que se plantean durante el desarrollo de los 
contenidos del artículo, permiten realizar, a manera de propuesta, una serie 
de orientaciones metodológicas para construir una teología con equidad de 
género, la cual conduzca, a la vez, al compromiso solidario con una práctica 
pastoral que involucre equitativa y activamente a las mujeres.

Palabras clave: equidad de género, hermenéutica liberadora, sujeto teológico, 
práctica pastoral, cosmovisión patriarcal.



Woman as a hermeneutical and theological subject
Towards a pastoral practice that transcends the colonial 

and patriarchal imaginary

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
152

Juan Pablo Vega Carvajal

Summary

This article presents a series of feelings and thoughts that seek to make vis-
ible the historical erasure of women by patriarchal Christianity, in order to 
reconfigure their presence as theological subjects in Christian praxis. To this 
end, it attempts to describe the intimate relationship between colonial episte-
mologies and patriarchal religious imaginaries that promote gender inequal-
ities and violate women, preventing them from accessing religious spaces 
of power, which have been monopolized by men. The reflections presented 
throughout the article allow us to propose a series of methodological guide-
lines for constructing a theology with gender equity, which, in turn, leads 
to a solidary commitment to a pastoral practice that equitably and actively 
involves women.

Keywords: gender equity, liberating hermeneutics, theological subject, pasto-
ral practice, patriarchal worldview.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
153

La mujer como sujeto hermenéutico y teológico
Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 

colonial y patriarcal

Juan Pablo Vega Carvajal

El presente artículo constituye una aproximación inicial a la cons-
trucción de una hermenéutica teológica feminista y liberadora, 
que no solo reconozca a las mujeres como sujetos teológicos, 

sino que promueva la reflexión crítica sobre la implementación de 
prácticas pastorales que trasciendan el imaginario colonial y patriarcal 
del cristianismo tradicional.

Resulta evidente que, a lo largo de la historia del cristianismo y 
hasta la actualidad, las mujeres han sido sistemáticamente relegadas 
a un plano secundario en la interpretación de los textos bíblicos y en 
la producción teológica. Diversas corrientes teológicas conservado-
ras sostienen que solo los hombres pueden representar a la divinidad, 
fundamentando así la exclusión sistemática de las mujeres al liderazgo 
religioso o al diálogo directo con lo sagrado. Esta marginación se ma-
nifiesta en el escaso reconocimiento del patriarcado al aporte que las 
mujeres han hecho al cristianismo durante toda la historia, así como 
en las limitadas oportunidades de participación en espacios de poder 
religioso, sobre todo, cuando se trata de espacios donde inclusive se 
toman decisiones sobre las formas de trabajo pastoral con mujeres. De 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
154

esta forma, se configura una visión religiosa colonial y patriarcal que 
perpetúa la inequidad de género como mecanismo de preservación del 
poder religioso:

En este universo mítico de las iglesias, hombres y mujeres han 
creído que los hombres son delegados de Dios por ser Cabeza o 
haber sido formados primero en Adán (esto según el imaginario 
equivale a jerarquía) y, por tanto, los varones recibieron la auto-
ridad de parte de Dios para mandar a las mujeres como padres, 
esposos o hijos que son, bajo el principio doctrinal de la guianza 
masculina instituida por Dios.1

Esta estructura religiosa del cristianismo genera múltiples manifes-
taciones de violencia: física, emocional, sexual, patrimonial y simbó-
lica. Asimismo, estas formas de violencia se ven reforzadas y legitima-
das mediante hermenéuticas que promueven lecturas tradicionales y 
descontextualizadas de textos bíblicos, las cuales justifican la subor-
dinación religiosa, social y cultural de las mujeres. De esta forma, el 
cristianismo patriarcal-colonial, se confabula con diferentes intereses 
políticos y económicos orientados a mantener el control social y re-
producirlo a través de las relaciones de género inequitativas e injustas.

Frente a este panorama religioso poco halagador para las mujeres, 
se torna fundamental implementar procesos de aprendizaje que po-
tencien lecturas no-patriarcales y descolonizadoras de la Biblia, con el 
objetivo de favorecer hermenéuticas teológicas feministas liberadoras. 
La propuesta hermenéutica aquí esbozada busca trascender los siste-
mas tradicionales de producción de conocimiento teológico median-
te aproximaciones no reduccionistas que incorporan el conocimiento 
simbólico como componente válido en la interpretación de la realidad, 
la cual construyen conjuntamente hombres y mujeres.

En consecuencia, lo que se espera es contribuir a superan las epis-
temologías patriarcales, cientificistas y positivistas tradicionales, per-
mitiendo abordar cuestiones existenciales en el ámbito teológico de 

1	 Sharo Rosales, “Imaginarios religiosos y género”, en Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBI-
LA, 2009), 266.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
155

las relaciones de género. El objetivo es abrir la posibilidad de generar 
conocimiento desde perspectivas hermenéuticas integrales, las cuales 
estén en la capacidad de abordar eficazmente la complejidad de las re-
laciones de género en el contexto religioso latinoamericano, particu-
larmente en lo concerniente al rol de las mujeres en las comunidades 
de fe, tanto en su capacidad y derecho de acceder a espacios eclesiales 
de poder, como para predicar la palabra de Dios y elaborar conoci-
miento teológico desde sus propias experiencias de género.

En este documento se hace una reflexión sobre el pensamiento co-
lonial y los imaginarios patriarcales que sustentan lecturas masculini-
zantes de pasajes bíblicos como los de Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-
35, los cuales han sido generadores de prácticas de género inequitativas 
e injustas y que, por ello, requieren abordarlos desde un enfoque deco-
lonial. Asimismo, se examinan las creencias irracionales asociadas a lo 
religioso y lo femenino que obstaculizan el reconocimiento de las mu-
jeres como sujetos teológicos con capacidad exegética. Estas creencias 
se contrastan con diferentes enfoques y metodologías hermenéuticas, 
con el fin de generar nuevos aprendizajes sobre las mujeres como suje-
tos teológicos con la capacidad de interpretar y comunicar el mensaje 
cristiano, lo cual puede contribuir, en alguna medida, a eliminar creen-
cias y acciones colonizadoras que perpetúan la desigualdad de género 
en los contextos cristianos de América Latina.

Pensamiento colonial en la lectura patriarcal de la Biblia

Tanto las epistemologías como la producción de pensamiento colo-
nial, se pueden comprender como un sistema de creencias racionali-
zadas (e incluso legitimadas por la ciencia tradicional) que privilegian 
una cosmovisión androcéntrica, eurocéntrica y estadounidense sobre 
otras formas de conocimientos y saberes, con el fin de imponer uno 
solo modelo de vivir y comprender la realidad. Este tipo de enfoques 
se han configurado y consolidado sobre la base de lo que Anibal Qui-
jano denomina “la colonialidad del poder”, la cual hace referencia a 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
156

una matriz que estructura la organización social, política, cultural y 
económica del mundo, y que normaliza y favorece exclusivamente la 
visión masculina.2

En consecuencia, sobre esa colonialidad del poder se desarrollan 
estructuras sociales cuya “gran comisión” parece ser la conquista y la 
apropiación de los poderes políticos, económicos y espirituales, ofre-
ciendo a cambio la obtención de la salvación eterna y las bendiciones 
divinas.3 Esta estructura social que se confabula con las estructuras 
eclesiales, emplea mensajes religiosos y de diversa índole para ejercer 
control y dominio sobre las mujeres, sobre otras masculinidades y so-
bre otras culturas, las cuales son consideradas como no normativas, 
articulando así un discurso colonizador que, por definición, anula –o 
por lo menos excluye– la otredad.

Esta situación nos conduce a plantearnos la siguiente pregunta: 
¿Qué más le falta a este sistema por conquistar y dominar? Es obvio 
que los sistemas que se construyen sobre la base del dominio y la opre-
sión, nunca están satisfechos y cada vez quieren más poder. En ese 
sentido, estas estructuras capitalistas neoliberales y patriarcales, uti-
lizan el paradigma de la conquista como su instrumento ideológico 
para imponerse, ya que este paradigma convierte todo, inclusive las 
personas, en objeto de dominación. Históricamente, este modelo evi-
dencia un deseo insaciable de poder, ejemplificado en arquetipos como 
Carlomagno, Napoleón Bonaparte, el Emperador César, Hitler y Cris-
tóbal Colón. La constante en estos referentes es el deseo de conquista 
y dominio, así como la hegemonía de la figura masculina, reflejando 
claramente una cosmovisión androcéntrica y colonizadora.

A partir de estas matrices coloniales se produce una forma de do-
minio sobre las personas, la cual se puede denominar la colonialidad 
del ser. En la antropología teológica, esto se traduce en la construcción 
2	 Cf. Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, 

en La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-
noamericanas, ed. Edgardo Lander (CLACSO, 2000).

3	 Cf. Leonardo Boff, Etica planetaria. Para un consenso mínimo entre los humanos 
(Dabar, 2004).



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
157

de imaginarios sociales y religiosos sobre el significado de ser hombre, 
mujer u otras otredades. Estos imaginarios operan como marcadores 
de diferenciación que perpetúan la superioridad de ciertos sujetos so-
bre otros. Por lo tanto, el conocimiento científico –y en nuestro caso 
el conocimiento teológico patriarcal– se erige como el fundamento 
crucial para establecer un modelo socio-religioso de conquista y do-
minación, el cual recurre a la violencia epistémica y física para destruir 
o subyugar todo aquello que se resista a la homogeneización. En todo 
caso, el pensamiento colonial se sustenta en la racionalidad de la cien-
cia, la cual ha sido en gran medida promotora de acciones de conquista 
y dominación sobre todo lo que representa lo femenino. Además, ha 
negado la validez de otras cosmovisiones, como las de los pueblos ori-
ginarios de América Latina y el Caribe, las cuales son necesarias para 
una comprensión plural de la vida y para la construcción del ser. 

En este contexto, el texto sagrado es frecuentemente utilizado como 
instrumento para la colonización y la dominación de las otredades, 
particularmente de las mujeres. Esto se articula a través de una teología 
colonizadora que construye un conjunto de imaginarios sociales de ín-
dole religiosa cuyo objetivo es justificar el poder hegemónico de unos 
pocos hombres sobre lo femenino y sobre otro tipo de masculinidades 
que interpelan la masculinidad hegemónica. Un ejemplo paradigmá-
tico de esta teología colonizadora en ciertos contextos eclesiales, es la 
negación a las mujeres del derecho que tienen al ejercicio pleno de la 
predicación y el liderazgo pastoral. Negación que a menudo es justifi-
cada por una lectura de versículos bíblicos que es literalista y descon-
textualizados. Este imaginario religioso consagra únicamente la mas-
culinidad como sujeto teológico legítimo.

La hermenéutica teológica colonizadora ha consolidado en el cris-
tianismo perspectivas patriarcales, eurocéntricas y positivistas, lo cual 
ha generado un doble problema teológico de tipo estructural: por un 
lado, la anulación sistemática de la mujer como sujeto teológico e his-
tórico, y, por otro lado, la configuración del hombre cristiano como 
agente de dominación y conquista. Por esa razón, es común que algu-



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
151

nas corrientes feministas afirmen que la mujer y las religiones man-
tienen una relación conflictiva.4 Esto ocurre, sobre todo, debido a la 
sistemática negación del acceso a espacios públicos y comunitarios que 
implican el ejercicio de responsabilidades sociales.

Otro elemento religioso colonial es la exclusión sistemática de las 
mujeres de la narrativa histórica cristiana, fundamentada en la premisa 
de que solo los hombres pueden ser representantes de la divinidad, res-
tringiendo el acceso de las mujeres a la esfera de lo sagrado. Es notorio 
el escaso reconocimiento del trabajo realizado por mujeres en la cons-
trucción del cristianismo primitivo, donde figuran principalmente los 
“padres de la iglesia” como únicos fundadores y representantes idóneos 
de las comunidades religiosas cristianas. Esta narrativa ha moldeado 
una eclesiología organizada en torno a la estructura patriarcal, donde 
la mujer ha enfrentado y sigue enfrentando barreras significativas para 
acceder a espacios de poder y participación religiosa.5

En consecuencia, las mujeres son víctimas de hermenéuticas bíbli-
cas que avalan diversas formas de violencia de género, como las de tipo 
físico, emocional, sexual, patrimonial y simbólica. Este fenómeno se 
refuerza mediante la lectura patriarcal y descontextualizada de ciertos 
pasajes bíblicos, lo cual justifica la violencia ejercida. Tal como se ha 
señalado, esto resulta en la negación de la mujer como sujeto teoló-
gico, y promueve la visión del hombre como depositario y ostentador 
del poder divino. Según Juan José Tamayo-Acosta, esta hermenéutica 
teológica colonial y patriarcal se fundamente en el siguiente razona-
miento: “Si Dios es varón, el varón es Dios”.6 Así, los varones se sienten 
legitimados divinamente para imponer su voluntad a las mujeres.

Esta dinámica altera las relaciones sociales, las cuales pasan a funda-
mentarse y sostenerse en el poder masculino hegemónico, reduciendo 
la exégesis bíblica y la producción intelectual a la perspectiva andro-
4	 Cf. Diana Rocco Tedesco, “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”, Theo-

logica Xaveriana, núm. 173 (mayo de 2012): 169–98.
5	 Cf. Juan José Tamayo-Acosta, Otra teología es posible. Pluralismo religioso, inter-

culturalidad y feminismo (Herder, 2011).
6	 Ibid., 214.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
152

céntrica, de donde emerge una historia sesgada. A la mujer, al ser des-
pojada de su estatus de sujeto teológico, se le restringe la participación 
mediante la articulación de un imaginario social ajeno a la intención 
original de las Escrituras. En última instancia, se le niega el acceso al 
poder religioso, sustentado en interpretaciones masculinas que la ins-
titución eclesiástica acomoda a sus propios intereses de dominio.

En contextos eclesiales, las mujeres tienen muchas limitaciones 
para acceder a espacios de estudio bíblico o para realizar aportes al 
pensamiento teológico, ya que el sistema religioso las relega al ámbi-
to privado, por esa razón, cuando pueden participar en esos espacios 
generalmente es bajo la supervisión de los hombres. Por el contrario, 
es común que en esos mismos espacios los hombres mantengan un 
acceso exclusivo y que tengan la potestad de representar a Dios. Esta 
exclusión de las mujeres es todavía más visible y sistemática, cuando se 
emplean argumentos teológicos que parten de la idea que las mujeres 
son culpables del pecado original y, en consecuencia, también culpa-
bles de la caída de la humanidad respecto de la gracia divina. Todos 
estos elementos de control y opresión de género en las estructuras reli-
giosas, culturales y sociales, han contribuido históricamente a negar o 
limitar el acceso justo y equitativo de las mujeres al liderazgo religioso 
y a la producción de pensamiento científico.

De forma, el pensamiento colonial inherente a la cosmovisión cris-
tiana occidental se encuentra profundamente intelectualizado y per-
meado por el paradigma racionalista. Este modelo de cristianismo 
occidental, al enfocarse excesivamente en la razón, parece tener un im-
pacto limitado en la dimensión afectiva y ética de las personas, lo que 
inhibe transformaciones significativas en las formas de convivencia. Al 
respecto, Ilia Delio plantea lo siguiente: 

Esta cristología occidental intelectualizada… es sencillamente 
una teología estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazón y la mente del cristiano, o sea, 
el tipo de cambios que conducen a una expresión más visible de 
Cristo.7

7	 Cristo en evolución, trad. Renán Peña del Prado (Sal Terrae, 2014), 20.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
153

Esta cristología intelectualizada promueve constantemente una 
concepción de Jesucristo en la hermenéutica bíblica que es colonial, 
hegemónica y objetivista, marcada por la óptica europeo-occidental. 
Este Cristo blanco, representante también de un Dios blanco occiden-
tal, se ha instrumentalizado para conquistar el mundo, configurando 
así un cristianismo patriarcal y colonial. Rosales hace una descripción 
muy atinada de este imaginario masculinizante de Dios:

Dios es citado como “el hombre” o “el hombre de arriba”; esta es 
una expresión masculina que se refiera a Dios con respeto, pero 
como de “tú a tú”. Como macho que es, es bravo, posesivo, dis-
tante, lejano, castigador, vengativo y con autoridad lineal. O sea, 
que el hombre está en lo correcto cuando se comporta siguiendo 
el ejemplo del Dios social.8

Como contraste a estos enfoques, se han desarrollado algunas her-
menéuticas alternativas que, desde una perspectiva de género, inter-
pretan la praxis de Jesús como un modelo religioso donde sobresalen 
los valores femeninos y el conocimiento popular como posibilidades 
reales y eficaces para transformar el mundo, ofreciendo de esa forma 
una alternativa al pensamiento teológico patriarcal-colonial.

Sobre este punto, Silvia Rivera Cusicanqui plantea la necesidad de 
realizar relecturas de los procesos coloniales y poscoloniales desde la 
perspectiva de los sujetos oprimidos.9 De esta manera, se logra tras-
cender el enfoque tradicional academicista. Asimismo, estas relecturas 
permiten evidenciar cómo los procesos de colonización persisten en 
el tiempo, adoptando nuevas formas, las cuales pueden denominarse 
neocoloniales. En efecto, mientras el colonialismo utilizó la religión 
para sentar las bases de las relaciones de género dicotómicas y jerárqui-
cas en los territorios colonizados, el neocolonialismo –siempre con el 
apoyo de la religión– se ha encargado de mantener, reproducir y justi-
ficar esas relaciones injustas que afectan sobre todo a las mujeres y cul-
turas de los pueblos colonizados. Por consiguiente, el sistema colonial 
religioso construye una teología con un imaginario divino centrado en 

8	 “Imaginarios religiosos y género”, 268.
9	 Cf. Violencias (re) encubiertas en Bolivia (La Mirada Salvaje, 2010).



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
154

atributos masculinos de dominio y coerción. Se trata sobre todo de un 
dios varón, guerrero, protector, juez o caprichoso.10

En resumen, el pensamiento colonial en la hermenéutica bíblica tie-
ne como resultado epistemologías religiosas diseñadas para validar la 
autoridad masculina y el poder del hombre fuerte y racional sobre las 
mujeres y sobre otros hombres que son considerados débiles, diferen-
tes o inferiores. En el caso de las mujeres, es común que esta herme-
néutica patriarcal-colonial las deje subordinadas a los hombres a partir 
de interpretaciones que establecen al hombre como su “cabeza” de la 
familia o de la comunidad de fe; por esa razón, se les impone la obli-
gación de “aprender en silencio” y “preguntar en privado”. Así, la colo-
nialidad religiosa es una realidad actual y multifacética. En el presente, 
esto se manifiesta en la rígida división de roles de género dentro de las 
comunidades de fe, donde las mujeres están confinadas al ámbito de lo 
privado y al servicio, mientras los hombres mantienen el monopolio 
de la autoridad. Es evidente, por tanto, la íntima articulación entre las 
epistemologías coloniales y la religión patriarcal, dos estructuras que 
se retroalimentan para perpetuar el poder masculino, tanto colonial 
como eclesiástico. En el siguiente apartado, se explorarán algunos ima-
ginarios y creencias que sustentan esta perspectiva.

Imaginarios y creencias religiosas patriarcales-coloniales

Los imaginarios sociales y los sistemas de creencias religiosas con 
sesgo de género y matriz colonial son construcciones hegemónicas que 
operan como cosmovisiones incuestionables, condicionando las per-
cepciones sobre el mundo, las relaciones entre personas y dictando un 
statu quo donde cada individuo debe cumplir los roles asignados a su 
género. Las instituciones religiosas no solo se sostienen en estos imagi-
narios, sino que activamente los mantienen y promueven.11

10	 Cf. Roy May, “Religión y teología”, en Género y religión: Sospechas y aportes para 
la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009).

11	 Cf. Rosales, “Imaginarios religiosos y género”.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
155

Manipulación del mensaje bíblico y falsificación de la realidad

Históricamente, los sistemas religiosos han manipulado sistemáti-
camente los mensajes sagrados para falisificar la realidad. Un ejemplo 
de ello es el cuestionamiento profético que Jesús dirigió a los maestros 
de la Ley, al confrontarlos con su sistema patriarcal al defender a la 
mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11), Jesús no solo generó resis-
tencia, sino que expuso las incongruencias éticas del sistema hegemó-
nico al establecer el principio de la pecaminosidad universal: “El que 
de vosotros esté sin pecado sea el primero en arrojar la piedra contra 
ella” (Jn 1,7). Este acto constituye una propuesta contundente para una 
praxis liberadora que resiste la imposición de una moralidad patriarcal 
que condena selectivamente a las mujeres.

Asimismo, lo anterior nos permite afirmar que es imperativo cues-
tionar las diversas creencias religiosas con herencia colonial y patriar-
cal que se transmiten en las sociedades actuales. Estas creencias son 
generadoras de múltiples desigualdades, entre ellas las de género, las 
cuales emergen a partir de percepciones con diversos sesgos de género 
sobre la experiencia humana. En ese sentido Mireya Baltodano hace la 
siguiente advertencia: “La experiencia humana puede estar permeada 
por mucha falsificación de la realidad, a través de imaginarios que solo 
son posibles sostener a lo largo de los años con verdades a medias y 
revestimiento religioso”.12 Es así como los aprendizajes teológicos se 
convierten en el fundamento para establecer y perpetuar mitos, este-
reotipos y prejuicios colonizadores y machistas. Esta matriz de control 
se manifiesta de forma concreta al justificar la violencia estructural ha-
cia la mujer, particularmente a través de la regulación y el control de su 
corporalidad y autonomía.

12	 “Creencias cómplices”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, 
ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 161.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
156

La corporalidad femenina como territorio de control

La teología patriarcal-colonial opera bajo la premisa de que el cuer-
po de las mujeres es un territorio a conquistar y patrimonio del varón 
o de la institución religiosa. Esta privación de la autonomía corporal 
se expresa en diversas prohibiciones y mandatos que buscan limitar la 
capacidad de decisión de las mujeres sobre su propia existencia. Entre 
las manifestaciones más evidentes de este control se encuentran:

	- Negación de la autonomía corporal y sexual: La mujer es despo-
jada de la potestad sobre su propio cuerpo, quedando este bajo 
el control de figuras de autoridad masculina como confesores, 
directores espirituales o esposos. Su sexualidad debe ejercerse 
exclusivamente dentro de los límites impuestos por la religión 
(matrimonio, heterosexualidad), condenando y prohibiendo 
expresamente las prácticas sexuales fuera del matrimonio o con 
personas del mismo sexo.

	- Control reproductivo y natalidad forzada: Se limita el derecho de 
las mujeres a la planificación familiar. Se impone la creencia de 
que debe tener “los hijos y las hijas que Dios quiera o mande”, 
anulando la capacidad de las mujeres para tomar decisiones li-
bres y responsables sobre su maternidad. El uso de métodos anti-
conceptivos es prohibido y condenado bajo el argumento de que 
“obstaculiza la vida”.13

	- Cultura de la impureza y la culpabilización: Las mujeres han sido 
históricamente estigmatizadas como impuras por procesos bio-
lógicos naturales como la menstruación. Esta construcción de 
la impureza ritual opera como un mecanismo de marginación 
y control, limitando su participación en el ámbito de lo sagrado.

	- Criminalización del aborto: Incluso cuando se contemplan ex-
cepciones legales, la interrupción del embarazo es acusada de 
manera uniforme como un acto pecaminoso y criminal, el cual 
atenta contra los designios de Dios y de la iglesia. Esta condena 
teológica generalmente se alinea con las posturas políticas que 

13	 Cf. Tamayo-Acosta, Otra teología es posible, 216.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
157

buscan imponer la penalización del aborto y, por ende, el control 
de los cuerpos de las mujeres.

Este conjunto de creencias elaboradas unilateralmente define a las 
mujeres como seres inherentemente inferiores o moralmente débiles, 
cuya principal función es la asistencia y la subordinación, no la delibe-
ración ni el ejercicio del poder.

Anulación de las mujeres como sujetos teológicos

Los imaginarios sociales religiosos se enfocan en la anulación de la 
mujer como sujeto teológico, relegando su función a la esfera asisten-
cial o reproductiva. Según Rosales, las creencias religiosas, basadas en 
una exégesis patriarcal de lo femenino, asignan roles con claras con-
notaciones de subordinación. Estos roles y su connotación teológica/
social se presentan en la siguiente tabla:

Tabla 1
Roles asignados a las mujeres y su connotación teológica/social según 

las creencias religiosas tradicionales

Fuente: Elaboración propia, a partir de la propuesta de Rosales.14

14	 Cf. “Imaginarios religiosos y género”.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
158

Esta matriz de control se mantiene vigente al establecer la patrimo-
nialización de la exégesis bíblica; es decir, la interpretación de las Escri-
turas se convierte en el monopolio de los hombres: el pastor, el líder, el 
esposo, el padre, el hermano mayor, son quienes poseen la “autoridad 
legítima” para transmitir y generar los aprendizajes teológicos norma-
tivos. Es común que estos imaginarios estén vinculados a un concepto 
de la divinidad que actúa como guardián del género, que dicta el có-
digo de vestimenta, define los roles eclesiásticos y, sobre todo, impone 
que las mujeres deben obedecer siempre al varón y sin cuestionar. Se 
perpetúa de esta forma la máxima de que “cualquier hombre es supe-
rior a cualquier mujer, en cualquier cultura o tiempo”.15

Es así como el lenguaje simbólico se convierte en constructor tras-
cendental de esta forma sesgada de interpretar y experimentar la reali-
dad. A través de ese lenguaje, la religión patriarcal establece las creen-
cias violentas sobre la mujer, la naturaleza y las demás otredades. Como 
lo menciona Gabriela Miranda García, “el lenguaje simbólico ayudará 
a hacer de estas relaciones de poder una verdad incuestionable”.16

Arquetipos de género y la hegemonía masculina

Otro elemento que potencia estos imaginarios coloniales, religiosos 
y patriarcales es la consolidación de arquetipos de ser humano diferen-
ciados. Al hombre se le asignan roles de poder y competencia: el sabio, 
el juez, el rey, el guerrero, el conquistador. Mientras tanto, a las mujeres 
se le confinan roles pasivos y de servicio: la madre, la virgen, la virtuo-
sa, la sacrificada, la intercesora. Como lo señala Rosales17, esta visión 
de género patriarcal se concreta en las mujeres a través de preceptos de 
inferioridad y servicio como los siguientes:

15	 May, “Religión y teología”, 21.
16	  “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una discusión sobre el martirio y la 

religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, ed. 
Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 44.

17	 Cf. “Imaginarios religiosos y género”, 269s.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
159

	- La debilidad como atributo: Las mujeres se distinguen por su fra-
gilidad, siendo consideradas un “vaso más frágil” e incapaz de 
defenderse por sí mismas.

	- Ayuda idónea y corona: La mujer es definida como “corona del 
marido” o como la “ayuda idónea” (Prov 12,4), cuya misión es 
hacer que el hombre (su marido) brille. Su éxito nunca es para 
ellas ni por ellas, sino su éxito personal está determinado por el 
éxito de su marido: “Detrás de todo buen hombre hay una buena 
mujer”.

	- Silencio y sumisión eclesial: Las mujeres deben ser obedientes 
en cuestiones religiosas y su relación con el marido, siguiendo 
el mandato bíblico tradicional que estipula: “las mujeres deben 
guardar silencio en las reuniones de la iglesia, porque no les está 
permitido hablar” (1 Co 14,34). Y, si eso no es suficiente, el pasa-
je concluye con el siguiente mandato sobre las mujeres: “Deben 
estar sometidas a sus esposos, como manda la ley. Si quieren sa-
ber algo, pregúntenlo a sus esposos en casa; porque no está bien 
que una mujer hable en las reuniones de la iglesia” (1 Co 14,35). 
Este texto es interpretado literalmente para imponer el silencio a 
las mujeres en el espacio público y religioso, delegando su apren-
dizaje y voz al ámbito doméstico y a la autoridad conyugal.

	- Maternidad como vocación única: El rol de madre es idealizado 
como la vocación innegable y razón de ser de la mujer (prototi-
po de María), asociándola a valores de intercesión, pasividad y 
sujeción.

Este conjunto de creencias religiosas limita la participación y rea-
lización integral de las mujeres, al negarle el acceso a la producción 
intelectual teológica o la generación de espacios de aprendizaje de las 
Escrituras. 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
160

Cristología intelectualizada frente a las hermenéuticas 
alternativas

La cosmovisión cristiana occidental, permeada por el pensamien-
to colonial y el paradigma racionalista, ha generado un modelo de fe 
profundamente intelectualizado. Este cristianismo, al enfocarse excesi-
vamente en la razón y la conquista doctrinal, parece tener un impacto 
muy fuerte en la dimensión afectiva y ética de las personas, inhibiendo 
sobre todo la capacidad de generar transformaciones significativas en 
los modos de convivir y en las formas de practicar las relaciones de 
género. Delio critica esta orientación al señalar lo siguiente: 

Esta cristología occidental intelectualizada… es sencillamente 
una teología estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazón y la mente del cristiano, o sea, 
el tipo de cambios que conducen a una expresión más visible de 
Cristo.18

En consecuencia, se transmite una concepción de Jesucristo en la 
hermenéutica bíblica que es colonial, hegemónica y racionalista, mar-
cada por la óptica del pensamiento europeo-occidental. Este Cristo 
blanco se convierte en un instrumento para la conquista del mundo, 
configurando así un cristianismo patriarcal-colonial. 

Contrariamente a esta imposición, la praxis histórica de Jesús ofrece 
una propuesta religiosa y ética donde sobresalen los valores femeni-
nos. Por esa razón, es fundamental realizar relecturas de los procesos 
coloniales y poscoloniales desde la perspectiva de los sujetos oprimi-
dos, con el fin de trascender la hermenéutica centrada puramente en 
el academicismo.19 La colonialidad religiosa es una realidad compleja y 
multifacética que se manifiesta en la rígida división de roles de género 
dentro de las comunidades de fe y en la producción de conocimiento 
teológico. La íntima articulación entre las epistemologías coloniales y 
la religión patriarcal es innegable, pues ambas estructuras se retroali-
mentan para perpetuar el poder masculino. Por ello, la inclusión de 

18	 Cristo en evolución, 20.
19	 Cf. Rivera Cusicanqui, Violencias (re) encubiertas en Bolivia.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
161

la variable género en la exégesis bíblica resulta trascendental para un 
cambio de mirada. Es necesario analizar los procesos intersubjetivos 
que inciden en la construcción de las identidades femenina, masculina 
y las visiones sobre Dios, reconociendo que estas son representaciones 
que expresan las limitaciones humanas. El desafío reside en cambiar la 
percepción que incide en nuestras formas de vivir y convivir.

Una mirada de género en la interpretación bíblica

La perspectiva de género como una posibilidad liberadora en la in-
terpretación bíblica exige construir una hermenéutica de la equidad de 
género. Como ya se indicó antes, el patriarcado, entendido como una 
estructura sociopolítica y epistemológica, abarca la organización de las 
sociedades en sus múltiples dimensiones: política, cultural, económi-
ca, imaginarios sociales, división del trabajo y normativas de género. 
En este contexto, la categoría de género se establece como una clave 
metodológica y epistemológica indispensable para el análisis teológico. 
Por consiguiente, la perspectiva de género debe partir de una reflexión 
y análisis interseccional, ya que por lo complejo y diverso de las rela-
ciones de género es indispensable el aporte de diferentes disciplinas: 
sociología, historia, antropología, crítica literaria, teología. Esta inter-
seccionalidad e interdisciplinariedad permite evitar la emergencia de 
posturas reduccionistas, deterministas o fragmentarias en la compren-
sión de la realidad humana y en la interpretación de lo divino.

Deconstrucción de la exégesis patriarcal

Para trascender la interpretación bíblica patriarcal, se requiere la in-
corporación crítica de la categoría de género en la exégesis y la herme-
néutica teológica. Ello implica, de manera fundamental, la búsqueda 
y la reivindicación de las voces femeninas y marginales, las cuales han 
sido silenciadas u omitidas en la narrativa bíblica, en la teología y en la 
historia de la iglesia.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
162

Junto a esto, también es urgente y necesario promover una com-
prensión contextual y socio-histórica de aquellos pasajes bíblicos que 
han sido tradicionalmente instrumentalizados para legitimar la des-
igualdad, la exclusión de las mujeres y otras otredades, que incluso jus-
tifican la destrucción indiscriminada de la naturaleza, como una forma 
de dominio sobre ella heredada por Dios. En consecuencia, como afir-
ma Elsa Tamez, esto exige reinterpretar de forma radical y crítica la au-
toridad bíblica desde la perspectiva de la justicia y equidad de género, 
con el fin de redescubrir el mensaje sagrado de inclusión y liberación 
universal que subyace en el texto.20

Este giro epistemológico no es solamente una reformulación de la 
racionalidad académica vigente, sino debe ser más bien un cambio 
de paradigma orientado a una praxis cristiana liberadora. Al aplicar 
una hermenéutica decolonial con enfoque de género al texto bíblico, 
se desmantelan las lecturas tradicionales y conservadoras que han fa-
vorecido históricamente a una élite masculina eurocéntrica, abriendo 
paso a interpretaciones que dignifiquen a los sujetos subalternizados.

Ética del cuidado y nuevo modelo político de la koinonía

Desde la perspectiva de la equidad de género en los espacios re-
ligiosos, es posible potenciar una ética para el cuidado de la vida, la 
cual se encuentra intrínsecamente ligada a la solidaridad activa con 
la otredad. A partir de esta ética, se busca superar el modelo político 
patriarcal, capitalista y colonizador, que se fundamenta en la conquis-
ta, el dominio y la explotación. Desde esta perspectiva, la propuesta es 
migrar hacia una comunidad que fundamenta su política relacional en 
el cuidado de la vida conjunta y que nos pueda conducir a reconectar-
nos con la raíz cósmica y teológica de la existencia, una raíz que, por su 
esencia, se centra en la interdependencia y unidad entre las personas 
y con la naturaleza. En otros términos, el reconocimiento pleno de la 

20	 Cf. “Pautas hermenéuticas para comprender Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34”, 
RIBLA, núm. 15 (1993): 9–18.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
163

otredad conduce necesariamente a la búsqueda y el establecimiento de 
la justicia socioambiental y de la equidad de género.

Esta interdependencia y unidad se observa con bastante claridad 
en el mensaje del Nuevo Testamento, especialmente en los textos que 
enfatizan la koinonía (comunión entre las personas de la comunidad) y 
el cuerpo místico de Cristo como modelo de relaciones comunitarias. 
Los siguientes textos bíblicos representan algunos ejemplos de este 
modelo:

	- 1 Corintios 12,26: “Si un miembro del cuerpo sufre, todos los 
demás sufren también; y si un miembro recibe atención especial, 
todos los demás comparten su alegría”. Este pasaje no es solo una 
metáfora eclesiológica, sino es un principio ético-político que 
exige practicar la solidaridad empática. La teología de género lee 
aquí la exigencia de que el sufrimiento de los sujetos oprimidos, 
como el caso de las mujeres y los grupos más vulnerables de la 
sociedad, debe ser sentido y atendido por toda la comunidad.

	- Gálatas 6,2: “Ayúdense entre sí a soportar las cargas, y de esa ma-
nera cumplirán la ley de Cristo”. La ley de Cristo se establece aquí 
como un principio de mutualidad y apoyo recíproco, confron-
tando directamente el individualismo y la competencia inheren-
tes al sistema capitalista, colonial y patriarcal.

	- Mateo 5,16: “Del mismo modo, procuren ustedes que su luz bri-
lle delante de la gente, para que, viendo el bien que ustedes ha-
cen, todos alaben a su Padre que está en el cielo”. La ortodoxia, 
como ética cristiana, se verifica en la ortopraxis, entendida como 
las acciones pastorales liberadoras. Las “buenas obras” son, des-
de una perspectiva de género, las acciones de justicia y equidad 
que desafían la opresión estructural.

	- Lucas 12,33-34: “Vendan lo que tienen, y den a los necesitados; 
procúrense bolsas que no se hagan viejas, riqueza sin fin en el 
cielo, donde el ladrón no puede entrar ni la polilla destruir. Pues 
donde esté la riqueza de ustedes, allí estará también su corazón.” 
Este texto, a menudo suavizado, presenta un llamamiento radical 
a la redistribución y al desprendimiento material. En el contexto 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
164

de una hermenéutica decolonial, este texto puede interpretarse 
como un desafío directo a la economía de la conquista y la acu-
mulación que ha justificado históricamente el sometimiento de 
los pueblos y la explotación de sus recursos.

Considerando lo anterior y la importancia de hacer frente a las in-
justicias e inequidades, siguiendo, resulta imperativo desarrollar her-
menéuticas teológicas y bíblicas con miradas feministas y ecológicas 
que actúen como una fuerza de resistencia activa contra la anulación 
y la opresión ejercida sobre las mujeres, sobre otras masculinidades 
no-hegemónicas y sobre los recursos naturales de nuestra casa co-
mún.21

Emergencia de una rebelión y nueva conciencia Teológica

La adopción de enfoques hermenéuticos alternativos, implica leer 
nuestros textos bíblicos y nuestra tradición cristiana a la luz de una 
nueva dimensión, de una nueva conciencia, la cual nos motive a pro-
mover una rebelión religiosa que conduzca a la emancipación de las 
mujeres y a la vida digna, justa y equitativa entre todas las personas y 
la naturaleza. Para lograr esta liberación, es fundamental identificar 
y erradicar las principales causas patriarcales que históricamente han 
relegado a lo femenino al ámbito privado (el hogar, la reproducción, 
la asistencia), y simultáneamente, potenciar la emergencia de nuevas 
creencias que validen la autoridad y el liderazgo de la mujer en la esfera 
pública y religiosa. Esto demanda la creación de lenguajes teológicos 
renovados que rescaten la esencia del mensaje del Jesús histórico: el 
amor a Dios y al prójimo, lo cual incluye a la naturaleza. De esta ma-
nera, será posible potenciar cambios culturales y religiosos profundos 
y sostenibles.

21	 Cf. Ibid.; Elsa Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada re-
trospectiva”, en Religión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana 
de Religiones 3 (Trotta, 2008).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
165

Un sistema religioso con conciencia de género, propio de una cultu-
ra hermenéutica rebelde, debe promover:

	- Desarrollo de una espiritualidad relacional: Una conexión pro-
funda con Dios, con la naturaleza y con las demás personas, fa-
cilitada por la construcción de una red de relaciones solidarias 
basadas en la reciprocidad y la no jerarquía.

	- Profundo respeto por la naturaleza (ecoteología): La naturaleza 
no es un objeto a conquistar, dominar o explotar, sino un su-
jeto de cuidado y reverencia. Esto implica un aprendizaje y un 
establecimiento de modos de vida armoniosos que promuevan, 
el cuidado de la creación, la educación ambiental y la sostenibi-
lidad.

	- Prioridad ontológica del ser sobre el tener: Una hermenéutica 
rebelde promueve la dinámica existencial enfocada en el ser y la 
calidad de las relaciones humanas, por encima del tener y el con-
sumismo. La meta es construir mejores relaciones humanas en la 
sociedad, en oposición a una vida impulsada por la acumulación 
material y el individualismo.

Teologías feministas como clave epistemológica

La implementación de lecturas feministas de los textos bíblicos es 
fundamental para buscar y ofrecer respuestas concretas a la realidad 
de una pastoral excluyente y a las diversas formas de violencia que ex-
perimentan las mujeres. Esto requiere la ruptura de posiciones episte-
mológicas rígidas, concibiendo la educación teológica no solo como 
la transmisión de conocimiento sistematizado, sino como el arte de 
cultivar una forma de pensar y sentir la fe, la cual sirva de orientación y 
motivación para enfrentar los desafíos cotidianos y estructurales en las 
relaciones de género. En ese sentido, es importante recordar y recono-
cer que en la Biblia existen los modelos o imágenes patriarcales y colo-
niales de Dios, ya que estos fueron construidos por personas y socieda-
des patriarcales. Sin embargo, así como se construyeron esos modelos, 
nos corresponde ahora contribuir a la deconstrucción de modelos que 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
166

reflejen contextualmente las imágenes de Dios. Sobre este aspecto Roy 
May indica lo siguiente:

Estos modelos de Dios aparecen en la Biblia, pero hay que re-
cordar que la Biblia es el testimonio de cómo la gente percibía 
o imaginaba a Dios, en diferentes momentos de la historia. Son 
imágenes construidas a partir de su mundo, su experiencia, su 
cosmovisión, cultura e historia. En realidad, no dice nada sobre 
Dios, porque, al final de cuentas, Dios está más allá de los límites 
de la imaginación humana.22

Esta humildad teológica es fundamental: las imágenes de Dios son 
mediaciones humanas, no la esencia divina inmutable. Esta realidad 
despoja de autoridad absoluta a las representaciones divinas masculi-
nas y guerreras que han justificado la opresión. 

Ahora bien, es importante tener en cuenta algunos criterios que, 
a través de los procesos de formación teológica, logren un cambio de 
imaginarios religiosos desde la perspectiva de una hermenéutica teo-
lógica decolonial y con perspectiva de género. En primera instancia, es 
vital plantearnos algunas preguntas que generen este tipo de acerca-
miento, por ejemplo: ¿Qué reflexión es posible generar en los grupos 
de mujeres y hombres sobre la violencia de género, con el fin de elabo-
rar nuevas formas de concebir el rol femenino en la interpretación de 
la palabra de Dios? Asimismo: ¿Cuáles orientaciones metodológicas 
debemos seguir para diferenciar un texto bíblico normativo de uno 
circunstancial? Sobre la base de estas interrogantes generales, es po-
sible implementar algunas orientaciones metodológicas para intentar 
superar los imaginarios patriarcales en la teología de América Latina:

	- Diferenciación de textos bíblicos (normativo y circunstancial): 
Aplicar la crítica histórico-literaria y socio-retórica para distin-
guir entre los principios teológicos “universales” (normativos) 
y las instrucciones específicas dirigidas a contextos culturales 
particulares (circunstanciales). Los textos que limitan la parti-
cipación de las mujeres en la iglesia (como 1 Cor 14 o 1 Tim 2) 
deben ser leídos como respuestas circunstanciales a problemas 

22	 “Religión y teología”, 15.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
167

de orden y cultura específicos, no como mandatos eternos que 
anulan la vocación de liderazgo femenino.

	- Principios éticos de Jesús como criterio hermenéutico: Todo tex-
to bíblico debe ser interpretado a la luz del doble mandamiento 
del amor y la praxis inclusiva y liberadora de Jesús. Cualquier 
lectura que justifique la exclusión, la violencia o la desigualdad 
debe ser rechazada como una interpretación antitética al mensa-
je central del Evangelio.

	- Búsqueda del Dios histórico de la esperanza: Promover una teo-
logía que potencie la capacidad de sentipensar, para encontrar al 
Dios de la solidaridad y la justicia social. Esto ayuda a establecer 
modelos de sociedad donde el cuidado por la vida, la búsqueda 
existencial y el respeto por todas las otredades sean claves episte-
mológicas y éticas para desarrollar la existencia humana.

El enfoque de género en el contexto de la relectura bíblica, implica 
también tener presente algunas claves hermenéuticas que se han cons-
truido en los últimos años y que, sobre esa base, es posible comenzar 
un proceso de producción religiosa (teológica) alternativa. Algunas de 
esas claves se abordan en el siguiente apartado.

Claves hermenéuticas alternativas

Cambiar los imaginarios teológicos patriarcales que prevalecen en 
nuestras comunidades de fe requiere, sobre todo, la implementación 
de estrategias hermenéuticas alternativas que promuevan la equidad 
y la inclusión. Existen diferentes enfoques hermenéuticos que pueden 
contribuir a alcanzar ese objetivo. Algunos de ellos los reflexionamos 
brevemente a continuación.

Hermenéutica dialógica y filosófica

La hermenéutica dialógica, desarrollada especialmente en la filo-
sofía, se ha consolidado como un proceso de diálogo entre la persona 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
168

interprete y el texto, cuyo objetivo es construir significados a través de 
su interacción. Este diálogo, mediado por narrativas, no busca una in-
terpretación única, sino que acepta múltiples formas de comprensión 
del texto. Esto significa que la persona que interpreta ofrece nuevas 
perspectivas, las cuales se van creando dentro de un círculo hermenéu-
tico, el cual refleja la dinámica y unión dialéctica entre texto, contexto 
e interprete.23 El resultado de este proceso es una interpretación más 
profunda del texto. Por ejemplo, la hermenéutica filosófica de Hans-
Georg Gadamer plantea la comprensión del texto sagrado desde el diá-
logo horizontal y el encuentro con las otredades.24 Esta aproximación, 
al operar desde una estructura circular y dialógica, disuelve la vertica-
lidad del poder interpretativo. Según este enfoque hermenéutico, las 
subjetividades intervinientes y el efecto generado por el texto pueden 
servir de base para fomentan una reflexión experiencial que busca la 
resignificación de los imaginarios patriarcales encontrados en pasajes 
problemáticos como Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-35.

Esta propuesta metodológica ofrece claves hermenéuticas para in-
terpretaciones alternativas del texto bíblico. En ese sentido, el círculo 
hermenéutico y la metodología dialógica se deben entender como pro-
cesos de interacción pedagógica mediados por el lenguaje, donde el co-
nocimiento y los aprendizajes teológicos se co-construyen a partir del 

23	 El círculo hermenéutico propuesto por la filosofía y la teología europea es una 
respuesta hermenéutica al problema teórico de la interpretación de textos. En 
América Latina y bajo la influencia de la teología de la liberación, esta metodolo-
gía se convertirá en la circularidad hermenéutica y será eminentemente pastoral, 
ya que responde no solo a la interpretación de textos, sino a la interpretación 
crítica de la realidad social. Sobre el método de la circularidad hermenéutica se 
sugiere consultar: Angel Eduardo Román-López Dollinger, “Circularidad herme-
néutica y transformación social. Reflexión sobre el método de la teología lati-
noamericana de la liberación”, en Símbolos, desarrollo y espiritualidades. El pa-
pel de las subjetividades andinas en la transformación social, ed. Angel Eduardo 
Román-López Dollinger y Heydi Tatiana Galarza Mendoza (ISEAT, 2016); Sara 
Baltodano Arróliga, “Reflexionando acerca del método de Circularidad Herme-
néutica”, Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020).

24	 Cf. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”, en Verdad y método II, Herme-
neia 34 (Ediciones Sígueme, 1998).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
169

encuentro entre el texto, el mensaje y la persona que interpreta.25 Esto 
también conduce a la construcción de una hermenéutica cultural, en el 
sentido que se construye una red de conversaciones (diálogo) sobre el 
texto, las cuales ofrecen nuevas interpretaciones orientadas a modelar 
las formas de vida y convivencia.26 Este enfoque es muy importante 
para la generación de cambios culturales que posibiliten la justicia y 
equidad de género.

Hermenéutica analógica y simbólica

La hermenéutica analógica actúa como un mecanismo para la 
transformación de la conciencia, posibilitando la generación de re-
flexiones éticas sobre los modos de ser elegidos. Este enfoque promueve 
una nueva conexión con la vida, donde el amor y la ética del cuida-
do son centrales, sirviendo como contrapeso al subjetivismo que re-
fuerza la visión capitalista, individualista y violenta hacia la mujer. Es 
fundamental incorporar postulados fenomenológicos que revaloricen 
los afectos y los sentidos en el ámbito imaginario. Esto humaniza los 
saberes teológicos, favoreciendo una función religiosa que restaura la 
sensibilidad y recupera aquellos sentires que fueron suprimidos por la 
racionalidad instrumental capitalista.27

Se evita la hermenéutica reduccionista al abordar lo simbólico desde 
una hermenéutica instaurativa. Esta perspectiva promueve, mediante 
la vivencia profunda de lo simbólico, una mejor forma de vida para el 
ser humano en relación consigo mismo y las otredades, e incorpora los 

25	 Cf. Maite Arandia Loroño et al., “La metodología dialógica en las aulas universi-
tarias”, Revista de educación, núm. 352 (2010): 309–29.

26	 Cf. Humberto Maturana, El sentido de lo humano (Dolmen, 1996).
27	 Cf. José Yuste Frías, “Lecturas de la imagen para una traducción simbólica de 

la imaginación”, en Écrire, traduire et représenter la fête, ed. Domingo Pujante 
González et al. (Universitat de València, 2001); Mario Tomé Díez, “Introducción 
a la hermenéutica simbólica”, Estudios humanísticos. Filología, núm. 7 (1985): 
171–86; Blanca Solares, “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razón. Una apro-
ximación a la hermenéutica simbólica”, Revista mexicana de ciencias políticas y 
sociales 43, núm. 174 (1998): 61–80.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
170

saberes de la experiencia para otorgar a la mujer espacios teológicos 
de poder y autoridad. La función de la comprensión simbólica en la 
elaboración de epistemologías se centra en potenciar la interpretación 
de los contenidos velados del símbolo. Esto requiere fomentar la au-
toconciencia, entendida como creatividad simbólica. Las personas, al 
volverse conscientes del aporte existencial y liberador de los símbolos, 
logran la liberación espiritual y experiencial de los roles religiosos pa-
triarcales.

Hermenéutica liberadora y hermenéutica feminista de 
resistencia

Frente a las injusticias y la violencia de género, se ha comenzado a 
consolidar una hermenéutica liberadora y de resistencia, la cual sur-
gió gracias a los valiosos aportes de la teología latinoamericana de la 
liberación.28 Este enfoque ha sido crucial para confrontar la opresión y 
exclusión generada por el sistema capitalista, patriarcal y colonial. Asi-
mismo, en el contexto bíblico, permite superar las lecturas patriarcales 
y descontextualizadas del texto sagrado, oreciendo de esa forma una 
alternativa hermenéutica en clave de justicia y equidad de género.29 Un 
objetivo específico de este enfoque es ofrecer pautas liberadoras para 
la interpretación de los textos bíblicos, las cuales se conviertan en me-
canismos de resistencia frente a las interpretaciones patriarcales. Otro 
objetivo es potenciar las hermenéuticas bíblicas feministas a través de 
la distinción metodológica entre textos normativos (universales) y tex-
tos circunstanciales (culturales).

El lenguaje es un elemento fundamental en la teología y la práctica 
pastoral, ya que moldea las interpretaciones y las cosmovisiones reli-
giosas. Dado que los problemas humanos fundamentales radican en 

28	 Cf. Jorge Costadoat, “La hermenéutica en las teologías contextuales de la libera-
ción”, Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74.

29	 Cf. Ángela María Sierra González y Olga Consuelo Vélez Caro, “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica crítica feminista”, 
Theologica Xaveriana, núm. 173 (julio de 2012): 199–230.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
171

las percepciones, el uso consciente del lenguaje es crucial. Por ende, es 
necesario potenciar lenguajes teológicos renovados que utilicen me-
táforas divinas inclusivas (más allá del género masculino) y que pro-
muevan activamente la justicia y la equidad.30 El diálogo bíblico de 
tipo experiencial permite superar las epistemologías patriarcales y el 
cientificismo positivista tradicional. Esto abre la posibilidad de generar 
conocimiento desde la mirada de la complejidad para abordar temas 
existenciales y eclesiológicos profundos, como el rol de la mujer en 
la predicación y la interpretación del Logos divino. De esta forma, se 
puede establecer un sistema de interpretación-conocimiento no meca-
nicista, donde los imaginarios religiosos y los símbolos religiosos pro-
ducidos por las mujeres sean reconocidos como formas teológicas de 
interpretación válidas.31

Por último, es importante recalcar que la implementación de una 
hermenéutica feminista de resistencia implica generar pensamiento 
fronterizo crítico que, desde un encuentro horizontal entre las diver-
sidades, facilita la emergencia de sentipensares descolonizadores. Este 
pensamiento crítico o subalterno es clave para identificar las estruc-
turas de poder colonial y elaborar propuestas de resistencia desde el 
horizonte de vidas pluriversales, confrontando y desenmascarando la 
universalización colonial.32 

Sentires y pensamientos finales

Después de las reflexiones presentadas en este texto sobre la estre-
cha relación entre el pensamiento colonial, los imaginarios sociales y 
las creencias religiosas que históricamente han justificado una mirada 
30	 Cf. Estela Serret, “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teo-

ría de género”, Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.
31	 Cf. Walter Mignolo, Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Edicio-

nes del Signo, 2010); Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana”.
32	 Cf. Carlos Mendoza-Álvarez, “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 

lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y saberes en 
tiempos posmodernos y decoloniales”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68; 
Mignolo, Desobediencia epistémica.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
172

exclusivamente masculina en la interpretación de la Biblia, considera-
mos pertinente y urgente un cambio de paradigma hermenéutico. Es-
tamos conscientes del potencial transformador del texto sagrado para 
la existencia humana, sobre todo cuando se aplican hermenéuticas al-
ternativas (dialógicas, analógicas, feministas y de la liberación), ya que 
ellas ofrecen respuestas eficaces a los desafíos complejos de nuestros 
contextos latinoamericanos y, además, validan las voces de todos los 
sujetos teológicos, sobre todo las voces de las mujeres. Bajo esta premi-
sa, se establecen las siguientes consideraciones finales.

En primera instancia, es fundamental reconocer que la lectura his-
tórica del cristianismo ha estado profundamente marcada por la cos-
movisión de la conquista. Por ello, se requiere una descolonización de 
las miradas sobre la divinidad y de los lenguajes construidos para acer-
carnos a Dios, a fin de recuperar la esencia del mensaje del Jesucristo 
histórico: el amor a Dios y al prójimo. 

Este mensaje implica necesariamente ejercer el cuidado de toda la 
creación y ser promotores de la justicia y equidad. En consecuencia, 
las personas con liderazgo religioso y las comunidades de fe deben re-
evaluar los modelos teológicos que sostienen, valorando su impacto 
real en la promoción de la equidad de género en sus congregaciones, 
acogiendo la máxima bíblica de la no-discriminación “porque no hay 
acepción de personas para con Dios” (Ro 2,11) y de la unidad en Cristo 
“Ya no importa el ser judío o griego, esclavo o libre, hombre o mujer; 
porque unidos a Cristo Jesús, todos ustedes son uno solo” (Gal 3,28).

A nivel de las estructuras eclesiales, es fundamental superar la ver-
ticalidad del liderazgo de la figura predicadora masculina. Los estudios 
e interpretaciones bíblicas deben promoverse como un encuentro dia-
lógico en comunidad, donde se construya una hermenéutica cultural 
basada en redes conversacionales que potencien la emergencia de so-
ciedades solidarias. 

En este contexto, es crucial abrir espacios de reflexión sobre los ar-
quetipos de ser hombre y mujer originados en interpretaciones bíblicas 
tradicionales, patriarcales y coloniales, con el fin de construir nuevos 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
173

enfoques hermenéuticos que impulsen una mayor equidad de género 
en todos los ámbitos.

Este camino hacia la justicia y equidad de género demanda, igual-
mente, nuevos lenguajes sobre Dios que reconozcan e integren lo mas-
culino y lo femenino en la divinidad. Dios puede ser visto, por ejemplo, 
como una madre que condujo al pueblo de Israel por el desierto. Asi-
mismo, Dios se refleja y visibiliza en diferentes personajes femeninos 
a los que Jesús dedico su mensaje: las mujeres excluidas por el sistema, 
las mujeres enfermas, extranjeras, las consideradas impuras y, sobre 
todo las mujeres condenadas a muerte por el sistema patriarcal, como 
en el caso de la mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11). 

Por otro lado, las mujeres son las primeras personas privilegiadas 
en atestiguar y comunicar (predicar) la resurrección de Jesús, a pe-
sar que tampoco les creyeron (Mc 16,1-11). Construir hermenéuticas 
orientadas a recuperar estas imágenes bíblicas y valorarlas a la luz de 
los desafíos actuales de nuestras sociedades y desde la perspectiva de 
género es una responsabilidad cristiana ineludible.

En conclusión, la construcción de un mundo más justo y equitativo 
no se logra solamente con buenas intenciones, sino también es nece-
sario un trabajo conjunto, donde hombres y mujeres comprendamos 
que podemos cambiar nuestras percepciones y nuestras formas de in-
terpretar los textos sagrados y nuestras realidades sociales. Esto impli-
ca construir hermenéuticas alternativas que permitan reconocer a las 
mujeres como sujetos teológicos y sociales con la capacidad de tomar 
las riendas de su propia historia. De tal magnitud es el desafío histórico 
y teológico que tenemos enfrente.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
174

Bibliografía
Arandia Loroño, Maite, María José Alonso Olea, y Isabel Martínez Domín-

guez. “La metodología dialógica en las aulas universitarias”. Revista de 
educación, núm. 352 (2010): 309–29. https://www.educacionfpydepor-
tes.gob.es/revista-de-educacion/numeros-revista-educacion/nume-
ros-anteriores/2010/re352/re352-14.html.

Baltodano Arróliga, Sara. “Reflexionando acerca del método de Circularidad 
Hermenéutica”. Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020): 1. http://revis-
tas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/88.

Baltodano, Mireya. “Creencias cómplices”. En Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa García. SEBILA, 2009.

Boff, Leonardo. Ética planetaria. Para un consenso mínimo entre los humanos. 
Dabar, 2004.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y Vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

Delio, Ilia. Cristo en evolución. Traducido por Renán Peña del Prado. Sal Te-
rrae, 2014.

Gadamer, Hans-Georg. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”. En Ver-
dad y método II. Hermeneia 34. Ediciones Sígueme, 1998.

Maturana, Humberto. El sentido de lo humano. Dolmen, 1996.
May, Roy. “Religión y teología”. En Género y religión: Sospechas y aportes para 

la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García. 
SEBILA, 2009.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
175

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. 
En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspec-
tivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander. CLACSO, 2000.

Rivera Cusicanqui, Silvia. Violencias (re) encubiertas en Bolivia. La Mirada 
Salvaje, 2010.

Rocco Tedesco, Diana. “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”. 
Theologica Xaveriana, núm. 173 (mayo de 2012): 169–98. https://doi.
org/10.11144/Javeriana.tx62-173.ipro.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Circularidad hermenéutica y 
transformación social. Reflexión sobre el método de la teología lati-
noamericana de la liberación”. En Símbolos, desarrollo y espiritualida-
des. El papel de las subjetividades andinas en la transformación social, 
editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger y Heydi Tatiana 
Galarza Mendoza. ISEAT, 2016.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religión: Sos-
pechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda García. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”. Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

Sierra González, Ángela María, y Olga Consuelo Vélez Caro. “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica crítica 
feminista”. Theologica Xaveriana, núm. 173 (julio de 2012): 173. ht-
tps://doi.org/10.11144/Javeriana.tx62-173.clcf.

Solares, Blanca. “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razón. Una apro-
ximación a la hermenéutica simbólica”. Revista mexicana de ciencias 
políticas y sociales 43, núm. 174 (1998): 61–80. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=5010418.

Tamayo-Acosta, Juan José. Otra teología es posible. Pluralismo religioso, inter-
culturalidad y feminismo. Herder, 2011.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
176

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tamez, Elsa. “Pautas hermenéuticas para comprender Gálatas 3,28 y 1 Corin-
tios 14,34”. RIBLA, núm. 15 (1993): 9–18.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios hu-
manísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.

Yuste Frías, José. “Lecturas de la imagen para una traducción simbólica de la 
imaginación”. En Écrire, traduire et représenter la fête, editado por Do-
mingo Pujante González, Elena Real Ramos, Dolores Jiménez Plaza, y 
Adela Cortijo Talavera. Universitat de València, 2001.


