REvVISTA TEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA - VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026

JuaN PaBLO VEGA CARvAJAL*

juanpa0783@gmail.com

LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

Hacia una préctica pastoral que trascienda el imaginario
colonial y patriarcal

WOMAN AS A HERMENEUTICAL AND THEOLOGICAL SUBJECT

Towards a pastoral practice that transcends the colonial and
patriarchal imaginary

Articulo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Articulo recibido el 06 de agosto de 2025

*  Costarricense. Maestria en Psicopedagogia. Licenciatura en Ciencias de la Educacién
con énfasis en Orientacién. Diplomado en Logoterapia. Actualmente esta estudiando
una Maestria en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y
la Universidad Biblica Latinoamericana (UBL).




JuaN PABLO VEGA CARVAJAL

La mujer como sujeto hermenéutico y teoldgico

Hacia una practica pastoral que trascienda el imaginario
colonial y patriarcal

Resumen

En este articulo se exponen una serie de sentires y pensares, que buscan vi-
sibilizar la anulacion historica realizada por el cristianismo patriarcal, hacia
la mujer, con el fin de reconfigurar su presencia como sujeto teoldgico en la
praxis cristiana. Para ello, se intenta describir la intima relacion entre las epis-
temologias coloniales y los imaginarios religiosos patriarcales que promue-
ven las desigualdades de género y que violentan a las mujeres, impidiéndoles
acceder a los espacios religiosos de poder, los cuales han sido acaparados
por los hombres. Las reflexiones que se plantean durante el desarrollo de los
contenidos del articulo, permiten realizar, a manera de propuesta, una serie
de orientaciones metodoldgicas para construir una teologia con equidad de
género, la cual conduzca, a la vez, al compromiso solidario con una practica
pastoral que involucre equitativa y activamente a las mujeres.

Palabras clave: equidad de género, hermenéutica liberadora, sujeto teoldgico,
practica pastoral, cosmovision patriarcal.

151

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JuaN PABLO VEGA CARVAJAL

Woman as a hermeneutical and theological subject

Towards a pastoral practice that transcends the colonial
and patriarchal imaginary

Summary

This article presents a series of feelings and thoughts that seek to make vis-
ible the historical erasure of women by patriarchal Christianity, in order to
reconfigure their presence as theological subjects in Christian praxis. To this
end, it attempts to describe the intimate relationship between colonial episte-
mologies and patriarchal religious imaginaries that promote gender inequal-
ities and violate women, preventing them from accessing religious spaces
of power, which have been monopolized by men. The reflections presented
throughout the article allow us to propose a series of methodological guide-
lines for constructing a theology with gender equity, which, in turn, leads
to a solidary commitment to a pastoral practice that equitably and actively
involves women.

Keywords: gender equity, liberating hermeneutics, theological subject, pasto-
ral practice, patriarchal worldview.

152

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JuAN PABLO VEGA CARVAJAL

La mujer como sujeto hermenéutico y teoldgico

Hacia una practica pastoral que trascienda el imaginario
colonial y patriarcal

1 presente articulo constituye una aproximacion inicial a la cons-

truccion de una hermenéutica teoldgica feminista y liberadora,

que no solo reconozca a las mujeres como sujetos teologicos,
sino que promueva la reflexion critica sobre la implementacién de
practicas pastorales que trasciendan el imaginario colonial y patriarcal
del cristianismo tradicional.

Resulta evidente que, a lo largo de la historia del cristianismo y
hasta la actualidad, las mujeres han sido sistematicamente relegadas
a un plano secundario en la interpretacion de los textos biblicos y en
la produccién teoldgica. Diversas corrientes teoldgicas conservado-
ras sostienen que solo los hombres pueden representar a la divinidad,
fundamentando asi la exclusion sistematica de las mujeres al liderazgo
religioso o al didlogo directo con lo sagrado. Esta marginacion se ma-
nifiesta en el escaso reconocimiento del patriarcado al aporte que las
mujeres han hecho al cristianismo durante toda la historia, asi como
en las limitadas oportunidades de participacion en espacios de poder
religioso, sobre todo, cuando se trata de espacios donde inclusive se
toman decisiones sobre las formas de trabajo pastoral con mujeres. De

153

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

esta forma, se configura una vision religiosa colonial y patriarcal que
perpetua la inequidad de género como mecanismo de preservacion del
poder religioso:
En este universo mitico de las iglesias, hombres y mujeres han
creido que los hombres son delegados de Dios por ser Cabeza o
haber sido formados primero en Adan (esto segtin el imaginario
equivale a jerarquia) y, por tanto, los varones recibieron la auto-
ridad de parte de Dios para mandar a las mujeres como padres,
esposos o hijos que son, bajo el principio doctrinal de la guianza
masculina instituida por Dios.!

Esta estructura religiosa del cristianismo genera multiples manifes-
taciones de violencia: fisica, emocional, sexual, patrimonial y simbd-
lica. Asimismo, estas formas de violencia se ven reforzadas y legitima-
das mediante hermenéuticas que promueven lecturas tradicionales y
descontextualizadas de textos biblicos, las cuales justifican la subor-
dinacién religiosa, social y cultural de las mujeres. De esta forma, el
cristianismo patriarcal-colonial, se confabula con diferentes intereses
politicos y econémicos orientados a mantener el control social y re-
producirlo a través de las relaciones de género inequitativas e injustas.

Frente a este panorama religioso poco halagador para las mujeres,
se torna fundamental implementar procesos de aprendizaje que po-
tencien lecturas no-patriarcales y descolonizadoras de la Biblia, con el
objetivo de favorecer hermenéuticas teoldgicas feministas liberadoras.
La propuesta hermenéutica aqui esbozada busca trascender los siste-
mas tradicionales de produccién de conocimiento teoldégico median-
te aproximaciones no reduccionistas que incorporan el conocimiento
simbolico como componente valido en la interpretacion de la realidad,
la cual construyen conjuntamente hombres y mujeres.

En consecuencia, lo que se espera es contribuir a superan las epis-
temologias patriarcales, cientificistas y positivistas tradicionales, per-
mitiendo abordar cuestiones existenciales en el ambito teoldgico de

1 Sharo Rosales, “Imaginarios religiosos y género’, en Género y religion: Sospechas y
aportes para la reflexion, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SEBI-
LA, 2009), 266.

154

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

las relaciones de género. El objetivo es abrir la posibilidad de generar
conocimiento desde perspectivas hermenéuticas integrales, las cuales
estén en la capacidad de abordar eficazmente la complejidad de las re-
laciones de género en el contexto religioso latinoamericano, particu-
larmente en lo concerniente al rol de las mujeres en las comunidades
de fe, tanto en su capacidad y derecho de acceder a espacios eclesiales
de poder, como para predicar la palabra de Dios y elaborar conoci-
miento teologico desde sus propias experiencias de género.

En este documento se hace una reflexion sobre el pensamiento co-
lonial y los imaginarios patriarcales que sustentan lecturas masculini-
zantes de pasajes biblicos como los de Galatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-
35, los cuales han sido generadores de practicas de género inequitativas
e injustas y que, por ello, requieren abordarlos desde un enfoque deco-
lonial. Asimismo, se examinan las creencias irracionales asociadas a lo
religioso y lo femenino que obstaculizan el reconocimiento de las mu-
jeres como sujetos teoldgicos con capacidad exegética. Estas creencias
se contrastan con diferentes enfoques y metodologias hermenéuticas,
con el fin de generar nuevos aprendizajes sobre las mujeres como suje-
tos teoldgicos con la capacidad de interpretar y comunicar el mensaje
cristiano, lo cual puede contribuir, en alguna medida, a eliminar creen-
cias y acciones colonizadoras que perpettan la desigualdad de género
en los contextos cristianos de América Latina.

Pensamiento colonial en la lectura patriarcal de la Biblia

Tanto las epistemologias como la producciéon de pensamiento colo-
nial, se pueden comprender como un sistema de creencias racionali-
zadas (e incluso legitimadas por la ciencia tradicional) que privilegian
una cosmovision androcéntrica, eurocéntrica y estadounidense sobre
otras formas de conocimientos y saberes, con el fin de imponer uno
solo modelo de vivir y comprender la realidad. Este tipo de enfoques
se han configurado y consolidado sobre la base de lo que Anibal Qui-
jano denomina “la colonialidad del poder”, la cual hace referencia a

155

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

una matriz que estructura la organizacién social, politica, cultural y
economica del mundo, y que normaliza y favorece exclusivamente la
visién masculina.?

En consecuencia, sobre esa colonialidad del poder se desarrollan
estructuras sociales cuya “gran comision” parece ser la conquista y la
apropiacion de los poderes politicos, econdémicos y espirituales, ofre-
ciendo a cambio la obtencién de la salvacion eterna y las bendiciones
divinas.® Esta estructura social que se confabula con las estructuras
eclesiales, emplea mensajes religiosos y de diversa indole para ejercer
control y dominio sobre las mujeres, sobre otras masculinidades y so-
bre otras culturas, las cuales son consideradas como no normativas,
articulando asi un discurso colonizador que, por definicion, anula —o
por lo menos excluye- la otredad.

Esta situacion nos conduce a plantearnos la siguiente pregunta:
;Qué mas le falta a este sistema por conquistar y dominar? Es obvio
que los sistemas que se construyen sobre la base del dominio y la opre-
sién, nunca estan satisfechos y cada vez quieren mas poder. En ese
sentido, estas estructuras capitalistas neoliberales y patriarcales, uti-
lizan el paradigma de la conquista como su instrumento ideoldgico
para imponerse, ya que este paradigma convierte todo, inclusive las
personas, en objeto de dominacion. Histéricamente, este modelo evi-
dencia un deseo insaciable de poder, ejemplificado en arquetipos como
Carlomagno, Napoledn Bonaparte, el Emperador César, Hitler y Cris-
tobal Colon. La constante en estos referentes es el deseo de conquista
y dominio, asi como la hegemonia de la figura masculina, reflejando
claramente una cosmovisién androcéntrica y colonizadora.

A partir de estas matrices coloniales se produce una forma de do-
minio sobre las personas, la cual se puede denominar la colonialidad
del ser. En la antropologia teoldgica, esto se traduce en la construccion

2 Cf. Anibal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina’,
en La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-
noamericanas, ed. Edgardo Lander (CLACSO, 2000).

3 Cf. Leonardo Boff, Etica planetaria. Para un consenso minimo entre los humanos
(Dabar, 2004).

156

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

de imaginarios sociales y religiosos sobre el significado de ser hombre,
mujer u otras otredades. Estos imaginarios operan como marcadores
de diferenciacién que perpettan la superioridad de ciertos sujetos so-
bre otros. Por lo tanto, el conocimiento cientifico -y en nuestro caso
el conocimiento teoldgico patriarcal- se erige como el fundamento
crucial para establecer un modelo socio-religioso de conquista y do-
minacion, el cual recurre a la violencia epistémica y fisica para destruir
o subyugar todo aquello que se resista a la homogeneizaciéon. En todo
caso, el pensamiento colonial se sustenta en la racionalidad de la cien-
cia, la cual ha sido en gran medida promotora de acciones de conquista
y dominacion sobre todo lo que representa lo femenino. Ademas, ha
negado la validez de otras cosmovisiones, como las de los pueblos ori-
ginarios de América Latina y el Caribe, las cuales son necesarias para
una comprension plural de la vida y para la construccion del ser.

En este contexto, el texto sagrado es frecuentemente utilizado como
instrumento para la colonizacién y la dominacién de las otredades,
particularmente de las mujeres. Esto se articula a través de una teologia
colonizadora que construye un conjunto de imaginarios sociales de in-
dole religiosa cuyo objetivo es justificar el poder hegeménico de unos
pocos hombres sobre lo femenino y sobre otro tipo de masculinidades
que interpelan la masculinidad hegemonica. Un ejemplo paradigma-
tico de esta teologia colonizadora en ciertos contextos eclesiales, es la
negacion a las mujeres del derecho que tienen al ejercicio pleno de la
predicacion y el liderazgo pastoral. Negacion que a menudo es justifi-
cada por una lectura de versiculos biblicos que es literalista y descon-
textualizados. Este imaginario religioso consagra uinicamente la mas-
culinidad como sujeto teoldgico legitimo.

La hermenéutica teologica colonizadora ha consolidado en el cris-
tianismo perspectivas patriarcales, eurocéntricas y positivistas, lo cual
ha generado un doble problema teoldgico de tipo estructural: por un
lado, la anulacidn sistematica de la mujer como sujeto teoldgico e his-
torico, y, por otro lado, la configuraciéon del hombre cristiano como
agente de dominacion y conquista. Por esa razdn, es comun que algu-

157

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

nas corrientes feministas afirmen que la mujer y las religiones man-
tienen una relacién conflictiva.* Esto ocurre, sobre todo, debido a la
sistematica negacion del acceso a espacios publicos y comunitarios que
implican el ejercicio de responsabilidades sociales.

Otro elemento religioso colonial es la exclusion sistematica de las
mujeres de la narrativa histdrica cristiana, fundamentada en la premisa
de que solo los hombres pueden ser representantes de la divinidad, res-
tringiendo el acceso de las mujeres a la esfera de lo sagrado. Es notorio
el escaso reconocimiento del trabajo realizado por mujeres en la cons-
truccién del cristianismo primitivo, donde figuran principalmente los
“padres de la iglesia” como tnicos fundadores y representantes idoneos
de las comunidades religiosas cristianas. Esta narrativa ha moldeado
una eclesiologia organizada en torno a la estructura patriarcal, donde
la mujer ha enfrentado y sigue enfrentando barreras significativas para
acceder a espacios de poder y participacion religiosa.’

En consecuencia, las mujeres son victimas de hermenéuticas bibli-
cas que avalan diversas formas de violencia de género, como las de tipo
fisico, emocional, sexual, patrimonial y simbdlica. Este fenomeno se
refuerza mediante la lectura patriarcal y descontextualizada de ciertos
pasajes biblicos, lo cual justifica la violencia ejercida. Tal como se ha
sefialado, esto resulta en la negacién de la mujer como sujeto teolo-
gico, y promueve la visién del hombre como depositario y ostentador
del poder divino. Segtin Juan José Tamayo-Acosta, esta hermenéutica
teoldgica colonial y patriarcal se fundamente en el siguiente razona-
miento: “Si Dios es varon, el varén es Dios”¢ Asi, los varones se sienten
legitimados divinamente para imponer su voluntad a las mujeres.

Esta dinamica altera las relaciones sociales, las cuales pasan a funda-
mentarse y sostenerse en el poder masculino hegemonico, reduciendo
la exégesis biblica y la produccién intelectual a la perspectiva andro-

4 Cf. Diana Rocco Tedesco, “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”, Theo-
logica Xaveriana, nim. 173 (mayo de 2012): 169-98.

5 Cf. Juan José Tamayo-Acosta, Otra teologia es posible. Pluralismo religioso, inter-
culturalidad y feminismo (Herder, 2011).

6 Ibid., 214.

151

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

céntrica, de donde emerge una historia sesgada. A la mujer, al ser des-
pojada de su estatus de sujeto teoldgico, se le restringe la participacion
mediante la articulacién de un imaginario social ajeno a la intencién
original de las Escrituras. En ultima instancia, se le niega el acceso al
poder religioso, sustentado en interpretaciones masculinas que la ins-
titucidn eclesiastica acomoda a sus propios intereses de dominio.

En contextos eclesiales, las mujeres tienen muchas limitaciones
para acceder a espacios de estudio biblico o para realizar aportes al
pensamiento teoldgico, ya que el sistema religioso las relega al ambi-
to privado, por esa razén, cuando pueden participar en esos espacios
generalmente es bajo la supervision de los hombres. Por el contrario,
es comun que en esos mismos espacios los hombres mantengan un
acceso exclusivo y que tengan la potestad de representar a Dios. Esta
exclusion de las mujeres es todavia mas visible y sistematica, cuando se
emplean argumentos teoldgicos que parten de la idea que las mujeres
son culpables del pecado original y, en consecuencia, también culpa-
bles de la caida de la humanidad respecto de la gracia divina. Todos
estos elementos de control y opresion de género en las estructuras reli-
giosas, culturales y sociales, han contribuido histéricamente a negar o
limitar el acceso justo y equitativo de las mujeres al liderazgo religioso
y ala producciéon de pensamiento cientifico.

De forma, el pensamiento colonial inherente a la cosmovision cris-
tiana occidental se encuentra profundamente intelectualizado y per-
meado por el paradigma racionalista. Este modelo de cristianismo
occidental, al enfocarse excesivamente en la razon, parece tener un im-
pacto limitado en la dimension afectiva y ética de las personas, lo que
inhibe transformaciones significativas en las formas de convivencia. Al
respecto, Ilia Delio plantea lo siguiente:

Esta cristologia occidental intelectualizada... es sencillamente
una teologia estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazén y la mente del cristiano, o sea,

el tipo de cambios que conducen a una expresion mas visible de
Cristo.

7  Cristo en evolucién, trad. Rendn Pefa del Prado (Sal Terrae, 2014), 20.

152

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

Esta cristologia intelectualizada promueve constantemente una
concepcion de Jesucristo en la hermenéutica biblica que es colonial,
hegemonica y objetivista, marcada por la 6ptica europeo-occidental.
Este Cristo blanco, representante también de un Dios blanco occiden-
tal, se ha instrumentalizado para conquistar el mundo, configurando
asi un cristianismo patriarcal y colonial. Rosales hace una descripcion
muy atinada de este imaginario masculinizante de Dios:

Dios es citado como “el hombre” o “el hombre de arriba”; esta es
una expresion masculina que se refiera a Dios con respeto, pero
como de “tu a tu”. Como macho que es, es bravo, posesivo, dis-
tante, lejano, castigador, vengativo y con autoridad lineal. O sea,

que el hombre estd en lo correcto cuando se comporta siguiendo
el ejemplo del Dios social.?

Como contraste a estos enfoques, se han desarrollado algunas her-
menéuticas alternativas que, desde una perspectiva de género, inter-
pretan la praxis de Jestis como un modelo religioso donde sobresalen
los valores femeninos y el conocimiento popular como posibilidades
reales y eficaces para transformar el mundo, ofreciendo de esa forma
una alternativa al pensamiento teoldgico patriarcal-colonial.

Sobre este punto, Silvia Rivera Cusicanqui plantea la necesidad de
realizar relecturas de los procesos coloniales y poscoloniales desde la
perspectiva de los sujetos oprimidos.” De esta manera, se logra tras-
cender el enfoque tradicional academicista. Asimismo, estas relecturas
permiten evidenciar cdmo los procesos de colonizacion persisten en
el tiempo, adoptando nuevas formas, las cuales pueden denominarse
neocoloniales. En efecto, mientras el colonialismo utilizé la religion
para sentar las bases de las relaciones de género dicotomicas y jerarqui-
cas en los territorios colonizados, el neocolonialismo —siempre con el
apoyo de la religién- se ha encargado de mantener, reproducir y justi-
ficar esas relaciones injustas que afectan sobre todo a las mujeres y cul-
turas de los pueblos colonizados. Por consiguiente, el sistema colonial
religioso construye una teologia con un imaginario divino centrado en

8 “Imaginarios religiosos y género’, 268.
9 Cf. Violencias (re) encubiertas en Bolivia (La Mirada Salvaje, 2010).

153

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

atributos masculinos de dominio y coercion. Se trata sobre todo de un
dios vardn, guerrero, protector, juez o caprichoso."

En resumen, el pensamiento colonial en la hermenéutica biblica tie-
ne como resultado epistemologias religiosas disefiadas para validar la
autoridad masculina y el poder del hombre fuerte y racional sobre las
mujeres y sobre otros hombres que son considerados débiles, diferen-
tes o inferiores. En el caso de las mujeres, es comtn que esta herme-
néutica patriarcal-colonial las deje subordinadas a los hombres a partir
de interpretaciones que establecen al hombre como su “cabeza” de la
familia o de la comunidad de fe; por esa razon, se les impone la obli-
gacion de “aprender en silencio” y “preguntar en privado”. Asi, la colo-
nialidad religiosa es una realidad actual y multifacética. En el presente,
esto se manifiesta en la rigida division de roles de género dentro de las
comunidades de fe, donde las mujeres estan confinadas al ambito de lo
privado y al servicio, mientras los hombres mantienen el monopolio
de la autoridad. Es evidente, por tanto, la intima articulacion entre las
epistemologias coloniales y la religién patriarcal, dos estructuras que
se retroalimentan para perpetuar el poder masculino, tanto colonial
como eclesiastico. En el siguiente apartado, se exploraran algunos ima-
ginarios y creencias que sustentan esta perspectiva.

Imaginarios y creencias religiosas patriarcales-coloniales

Los imaginarios sociales y los sistemas de creencias religiosas con
sesgo de género y matriz colonial son construcciones hegemdnicas que
operan como cosmovisiones incuestionables, condicionando las per-
cepciones sobre el mundo, las relaciones entre personas y dictando un
statu quo donde cada individuo debe cumplir los roles asignados a su
género. Las instituciones religiosas no solo se sostienen en estos imagi-
narios, sino que activamente los mantienen y promueven."

10 Cf. Roy May, “Religién y teologia’, en Género y religion: Sospechas y aportes para
la reflexién, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SEBILA, 2009).
11 Cf. Rosales, “Imaginarios religiosos y género”

154

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

Manipulacién del mensaje biblico y falsificacién de la realidad

Histéricamente, los sistemas religiosos han manipulado sistemati-
camente los mensajes sagrados para falisificar la realidad. Un ejemplo
de ello es el cuestionamiento profético que Jesus dirigié a los maestros
de la Ley, al confrontarlos con su sistema patriarcal al defender a la
mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11), Jests no solo genero resis-
tencia, sino que expuso las incongruencias éticas del sistema hegemo-
nico al establecer el principio de la pecaminosidad universal: “El que
de vosotros esté sin pecado sea el primero en arrojar la piedra contra
ella” (Jn 1,7). Este acto constituye una propuesta contundente para una
praxis liberadora que resiste la imposicion de una moralidad patriarcal
que condena selectivamente a las mujeres.

Asimismo, lo anterior nos permite afirmar que es imperativo cues-
tionar las diversas creencias religiosas con herencia colonial y patriar-
cal que se transmiten en las sociedades actuales. Estas creencias son
generadoras de multiples desigualdades, entre ellas las de género, las
cuales emergen a partir de percepciones con diversos sesgos de género
sobre la experiencia humana. En ese sentido Mireya Baltodano hace la
siguiente advertencia: “La experiencia humana puede estar permeada
por mucha falsificacidn de la realidad, a través de imaginarios que solo
son posibles sostener a lo largo de los afos con verdades a medias y
revestimiento religioso”'> Es asi como los aprendizajes teoldgicos se
convierten en el fundamento para establecer y perpetuar mitos, este-
reotipos y prejuicios colonizadores y machistas. Esta matriz de control
se manifiesta de forma concreta al justificar la violencia estructural ha-
cia la mujer, particularmente a través de la regulacion y el control de su
corporalidad y autonomia.

12 “Creencias complices’, en Género y religion: Sospechas y aportes para la reflexion,
ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SEBILA, 2009), 161.

155

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

La corporalidad femenina como territorio de control

La teologia patriarcal-colonial opera bajo la premisa de que el cuer-
po de las mujeres es un territorio a conquistar y patrimonio del varén
o de la institucidn religiosa. Esta privacion de la autonomia corporal
se expresa en diversas prohibiciones y mandatos que buscan limitar la
capacidad de decision de las mujeres sobre su propia existencia. Entre
las manifestaciones mas evidentes de este control se encuentran:

- Negacion de la autonomia corporal y sexual: La mujer es despo-
jada de la potestad sobre su propio cuerpo, quedando este bajo
el control de figuras de autoridad masculina como confesores,
directores espirituales o esposos. Su sexualidad debe ejercerse
exclusivamente dentro de los limites impuestos por la religion
(matrimonio, heterosexualidad), condenando y prohibiendo
expresamente las practicas sexuales fuera del matrimonio o con
personas del mismo sexo.

- Control reproductivo y natalidad forzada: Se limita el derecho de
las mujeres a la planificacién familiar. Se impone la creencia de
que debe tener “los hijos y las hijas que Dios quiera o mande’,
anulando la capacidad de las mujeres para tomar decisiones li-
bres y responsables sobre su maternidad. El uso de métodos anti-
conceptivos es prohibido y condenado bajo el argumento de que
“obstaculiza la vida”"?

- Cultura de la impureza y la culpabilizacién: Las mujeres han sido
histéricamente estigmatizadas como impuras por procesos bio-
légicos naturales como la menstruacién. Esta construccion de
la impureza ritual opera como un mecanismo de marginacion
y control, limitando su participacién en el ambito de lo sagrado.

- Criminalizacién del aborto: Incluso cuando se contemplan ex-
cepciones legales, la interrupcién del embarazo es acusada de
manera uniforme como un acto pecaminoso y criminal, el cual
atenta contra los designios de Dios y de la iglesia. Esta condena
teoldgica generalmente se alinea con las posturas politicas que

13 Cf. Tamayo-Acosta, Otra teologia es posible, 216.

156

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

buscan imponer la penalizacion del aborto y, por ende, el control
de los cuerpos de las mujeres.

Este conjunto de creencias elaboradas unilateralmente define a las
mujeres como seres inherentemente inferiores o moralmente débiles,
cuya principal funcién es la asistencia y la subordinacién, no la delibe-
racion ni el ejercicio del poder.

Anulacion de las mujeres como sujetos teoldgicos

Los imaginarios sociales religiosos se enfocan en la anulacién de la
mujer como sujeto teoldgico, relegando su funcién a la esfera asisten-
cial o reproductiva. Segtin Rosales, las creencias religiosas, basadas en
una exégesis patriarcal de lo femenino, asignan roles con claras con-
notaciones de subordinacion. Estos roles y su connotacion teoldgica/
social se presentan en la siguiente tabla:

Tabla 1

Roles asignados a las mujeres y su connotacion teoldgica/social segun
las creencias religiosas tradicionales

Fuente: Elaboracion propia, a partir de la propuesta de Rosales.'

14 Cf. “Imaginarios religiosos y género’.

157

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

Esta matriz de control se mantiene vigente al establecer la patrimo-
nializacion de la exégesis biblica; es decir, la interpretacion de las Escri-
turas se convierte en el monopolio de los hombres: el pastor, el lider, el
esposo, el padre, el hermano mayor, son quienes poseen la “autoridad
legitima” para transmitir y generar los aprendizajes teoldgicos norma-
tivos. Es comun que estos imaginarios estén vinculados a un concepto
de la divinidad que actua como guardian del género, que dicta el co-
digo de vestimenta, define los roles eclesiasticos y, sobre todo, impone
que las mujeres deben obedecer siempre al varén y sin cuestionar. Se
perpetua de esta forma la maxima de que “cualquier hombre es supe-
rior a cualquier mujer, en cualquier cultura o tiempo”.®

Es asi como el lenguaje simbolico se convierte en constructor tras-
cendental de esta forma sesgada de interpretar y experimentar la reali-
dad. A través de ese lenguaje, la religion patriarcal establece las creen-
cias violentas sobre la mujer, la naturaleza y las demas otredades. Como
lo menciona Gabriela Miranda Garcia, “el lenguaje simbdlico ayudara
a hacer de estas relaciones de poder una verdad incuestionable”'¢

Arquetipos de género y la hegemonia masculina

Otro elemento que potencia estos imaginarios coloniales, religiosos
y patriarcales es la consolidacion de arquetipos de ser humano diferen-
ciados. Al hombre se le asignan roles de poder y competencia: el sabio,
el juez, el rey, el guerrero, el conquistador. Mientras tanto, a las mujeres
se le confinan roles pasivos y de servicio: la madre, la virgen, la virtuo-
sa, la sacrificada, la intercesora. Como lo sefiala Rosales", esta vision
de género patriarcal se concreta en las mujeres a través de preceptos de
inferioridad y servicio como los siguientes:

15 May, “Religion y teologia’, 21.

16 “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una discusion sobre el martirio y la
religion patriarcal’, en Género y religion: Sospechas y aportes para la reflexion, ed.
Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia (SEBILA, 2009), 44.

17 Cf. “Imaginarios religiosos y género’, 269s.

158

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

- La debilidad como atributo: Las mujeres se distinguen por su fra-
gilidad, siendo consideradas un “vaso mas fragil” e incapaz de
defenderse por si mismas.

- Ayuda idonea y corona: La mujer es definida como “corona del
marido” o como la “ayuda idénea” (Prov 12,4), cuya misién es
hacer que el hombre (su marido) brille. Su éxito nunca es para
ellas ni por ellas, sino su éxito personal esta determinado por el
éxito de su marido: “Detras de todo buen hombre hay una buena
mujer”.

- Silencio y sumision eclesial: Las mujeres deben ser obedientes
en cuestiones religiosas y su relacién con el marido, siguiendo
el mandato biblico tradicional que estipula: “las mujeres deben
guardar silencio en las reuniones de la iglesia, porque no les esta
permitido hablar” (1 Co 14,34). Y, si eso no es suficiente, el pasa-
je concluye con el siguiente mandato sobre las mujeres: “Deben
estar sometidas a sus esposos, como manda la ley. Si quieren sa-
ber algo, preguntenlo a sus esposos en casa; porque no esta bien
que una mujer hable en las reuniones de la iglesia” (1 Co 14,35).
Este texto es interpretado literalmente para imponer el silencio a
las mujeres en el espacio publico y religioso, delegando su apren-
dizaje y voz al ambito doméstico y a la autoridad conyugal.

- Maternidad como vocacion unica: El rol de madre es idealizado
como la vocacion innegable y razén de ser de la mujer (prototi-
po de Maria), asociandola a valores de intercesion, pasividad y
sujecion.

Este conjunto de creencias religiosas limita la participacion y rea-
lizacién integral de las mujeres, al negarle el acceso a la producciéon
intelectual teoldgica o la generacion de espacios de aprendizaje de las
Escrituras.

159

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

Cristologia intelectualizada frente a las hermenéuticas
alternativas

La cosmovision cristiana occidental, permeada por el pensamien-
to colonial y el paradigma racionalista, ha generado un modelo de fe
profundamente intelectualizado. Este cristianismo, al enfocarse excesi-
vamente en la razén y la conquista doctrinal, parece tener un impacto
muy fuerte en la dimension afectiva y ética de las personas, inhibiendo
sobre todo la capacidad de generar transformaciones significativas en
los modos de convivir y en las formas de practicar las relaciones de
género. Delio critica esta orientacion al sefialar lo siguiente:

Esta cristologia occidental intelectualizada... es sencillamente
una teologia estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazén y la mente del cristiano, o sea,

el tipo de cambios que conducen a una expresion mas visible de
Cristo."®

En consecuencia, se transmite una concepcion de Jesucristo en la
hermenéutica biblica que es colonial, hegemonica y racionalista, mar-
cada por la optica del pensamiento europeo-occidental. Este Cristo
blanco se convierte en un instrumento para la conquista del mundo,
configurando asi un cristianismo patriarcal-colonial.

Contrariamente a esta imposicion, la praxis historica de Jesus ofrece
una propuesta religiosa y ética donde sobresalen los valores femeni-
nos. Por esa razon, es fundamental realizar relecturas de los procesos
coloniales y poscoloniales desde la perspectiva de los sujetos oprimi-
dos, con el fin de trascender la hermenéutica centrada puramente en
el academicismo.” La colonialidad religiosa es una realidad compleja y
multifacética que se manifiesta en la rigida division de roles de género
dentro de las comunidades de fe y en la produccién de conocimiento
teoldgico. La intima articulacidn entre las epistemologias coloniales y
la religion patriarcal es innegable, pues ambas estructuras se retroali-
mentan para perpetuar el poder masculino. Por ello, la inclusiéon de

18 Cristo en evolucion, 20.
19 Cf. Rivera Cusicanqui, Violencias (re) encubiertas en Bolivia.

160

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

la variable género en la exégesis biblica resulta trascendental para un
cambio de mirada. Es necesario analizar los procesos intersubjetivos
que inciden en la construccion de las identidades femenina, masculina
y las visiones sobre Dios, reconociendo que estas son representaciones
que expresan las limitaciones humanas. El desafio reside en cambiar la
percepcién que incide en nuestras formas de vivir y convivir.

Una mirada de género en la interpretacion biblica

La perspectiva de género como una posibilidad liberadora en la in-
terpretacion biblica exige construir una hermenéutica de la equidad de
género. Como ya se indico antes, el patriarcado, entendido como una
estructura sociopolitica y epistemoldgica, abarca la organizacion de las
sociedades en sus multiples dimensiones: politica, cultural, econémi-
ca, imaginarios sociales, division del trabajo y normativas de género.
En este contexto, la categoria de género se establece como una clave
metodologica y epistemoldgica indispensable para el analisis teologico.
Por consiguiente, la perspectiva de género debe partir de una reflexion
y analisis interseccional, ya que por lo complejo y diverso de las rela-
ciones de género es indispensable el aporte de diferentes disciplinas:
sociologia, historia, antropologia, critica literaria, teologia. Esta inter-
seccionalidad e interdisciplinariedad permite evitar la emergencia de
posturas reduccionistas, deterministas o fragmentarias en la compren-
sion de la realidad humana y en la interpretacion de lo divino.

Deconstruccion de la exégesis patriarcal

Para trascender la interpretacion biblica patriarcal, se requiere la in-
corporacion critica de la categoria de género en la exégesis y la herme-
néutica teoldgica. Ello implica, de manera fundamental, la busqueda
y la reivindicacion de las voces femeninas y marginales, las cuales han
sido silenciadas u omitidas en la narrativa biblica, en la teologia y en la
historia de la iglesia.

161

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

Junto a esto, también es urgente y necesario promover una com-
prension contextual y socio-histérica de aquellos pasajes biblicos que
han sido tradicionalmente instrumentalizados para legitimar la des-
igualdad, la exclusion de las mujeres y otras otredades, que incluso jus-
tifican la destruccién indiscriminada de la naturaleza, como una forma
de dominio sobre ella heredada por Dios. En consecuencia, como afir-
ma Elsa Tamez, esto exige reinterpretar de forma radical y critica la au-
toridad biblica desde la perspectiva de la justicia y equidad de género,
con el fin de redescubrir el mensaje sagrado de inclusion y liberacion
universal que subyace en el texto.”

Este giro epistemoldgico no es solamente una reformulacién de la
racionalidad académica vigente, sino debe ser mas bien un cambio
de paradigma orientado a una praxis cristiana liberadora. Al aplicar
una hermenéutica decolonial con enfoque de género al texto biblico,
se desmantelan las lecturas tradicionales y conservadoras que han fa-
vorecido histéricamente a una élite masculina eurocéntrica, abriendo
paso a interpretaciones que dignifiquen a los sujetos subalternizados.

Etica del cuidado y nuevo modelo politico de la koinonia

Desde la perspectiva de la equidad de género en los espacios re-
ligiosos, es posible potenciar una ética para el cuidado de la vida, la
cual se encuentra intrinsecamente ligada a la solidaridad activa con
la otredad. A partir de esta ética, se busca superar el modelo politico
patriarcal, capitalista y colonizador, que se fundamenta en la conquis-
ta, el dominio y la explotacion. Desde esta perspectiva, la propuesta es
migrar hacia una comunidad que fundamenta su politica relacional en
el cuidado de la vida conjunta y que nos pueda conducir a reconectar-
nos con la raiz césmica y teoldgica de la existencia, una raiz que, por su
esencia, se centra en la interdependencia y unidad entre las personas
y con la naturaleza. En otros términos, el reconocimiento pleno de la

20 Cf. “Pautas hermenéuticas para comprender Galatas 3,28 y 1 Corintios 14,34,
RIBLA, nim. 15 (1993): 9-18.

162

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

otredad conduce necesariamente a la busqueda y el establecimiento de
la justicia socioambiental y de la equidad de género.

Esta interdependencia y unidad se observa con bastante claridad
en el mensaje del Nuevo Testamento, especialmente en los textos que
enfatizan la koinonia (comunion entre las personas de la comunidad) y
el cuerpo mistico de Cristo como modelo de relaciones comunitarias.
Los siguientes textos biblicos representan algunos ejemplos de este
modelo:

1 Corintios 12,26: “Si un miembro del cuerpo sufre, todos los
demas sufren también; y si un miembro recibe atencion especial,
todos los demas comparten su alegria”. Este pasaje no es solo una
metafora eclesioldgica, sino es un principio ético-politico que
exige practicar la solidaridad empatica. La teologia de género lee
aqui la exigencia de que el sufrimiento de los sujetos oprimidos,
como el caso de las mujeres y los grupos mas vulnerables de la
sociedad, debe ser sentido y atendido por toda la comunidad.

Galatas 6,2: “Ayudense entre si a soportar las cargas, y de esa ma-
nera cumpliran la ley de Cristo”. La ley de Cristo se establece aqui
como un principio de mutualidad y apoyo reciproco, confron-
tando directamente el individualismo y la competencia inheren-
tes al sistema capitalista, colonial y patriarcal.

Mateo 5,16: “Del mismo modo, procuren ustedes que su luz bri-
lle delante de la gente, para que, viendo el bien que ustedes ha-
cen, todos alaben a su Padre que estd en el cielo”. La ortodoxia,
como ética cristiana, se verifica en la ortopraxis, entendida como
las acciones pastorales liberadoras. Las “buenas obras” son, des-
de una perspectiva de género, las acciones de justicia y equidad
que desafian la opresion estructural.

Lucas 12,33-34: “Vendan lo que tienen, y den a los necesitados;
procurense bolsas que no se hagan viejas, riqueza sin fin en el
cielo, donde el ladrén no puede entrar ni la polilla destruir. Pues
donde esté la riqueza de ustedes, alli estara también su corazén.”
Este texto, a menudo suavizado, presenta un llamamiento radical
a la redistribucion y al desprendimiento material. En el contexto

163

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

de una hermenéutica decolonial, este texto puede interpretarse
como un desafio directo a la economia de la conquista y la acu-
mulacién que ha justificado histéricamente el sometimiento de
los pueblos y la explotacion de sus recursos.

Considerando lo anterior y la importancia de hacer frente a las in-
justicias e inequidades, siguiendo, resulta imperativo desarrollar her-
menéuticas teoldgicas y biblicas con miradas feministas y ecologicas
que actuen como una fuerza de resistencia activa contra la anulacion
y la opresion ejercida sobre las mujeres, sobre otras masculinidades
no-hegemonicas y sobre los recursos naturales de nuestra casa co-

mun.?!

Emergencia de una rebelion y nueva conciencia Teoldgica

La adopcién de enfoques hermenéuticos alternativos, implica leer
nuestros textos biblicos y nuestra tradicién cristiana a la luz de una
nueva dimension, de una nueva conciencia, la cual nos motive a pro-
mover una rebelion religiosa que conduzca a la emancipacién de las
mujeres y a la vida digna, justa y equitativa entre todas las personas y
la naturaleza. Para lograr esta liberacion, es fundamental identificar
y erradicar las principales causas patriarcales que histéricamente han
relegado a lo femenino al ambito privado (el hogar, la reproduccion,
la asistencia), y simultaneamente, potenciar la emergencia de nuevas
creencias que validen la autoridad y el liderazgo de la mujer en la esfera
publica y religiosa. Esto demanda la creacion de lenguajes teoldgicos
renovados que rescaten la esencia del mensaje del Jesus historico: el
amor a Dios y al préjimo, lo cual incluye a la naturaleza. De esta ma-
nera, sera posible potenciar cambios culturales y religiosos profundos
y sostenibles.

21 Cf. Ibid.; Elsa Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada re-
trospectiva’, en Religion y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana
de Religiones 3 (Trotta, 2008).

164

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

Un sistema religioso con conciencia de género, propio de una cultu-
ra hermenéutica rebelde, debe promover:

- Desarrollo de una espiritualidad relacional: Una conexion pro-
funda con Dios, con la naturaleza y con las demas personas, fa-
cilitada por la construccion de una red de relaciones solidarias
basadas en la reciprocidad y la no jerarquia.

- Profundo respeto por la naturaleza (ecoteologia): La naturaleza
no es un objeto a conquistar, dominar o explotar, sino un su-
jeto de cuidado y reverencia. Esto implica un aprendizaje y un
establecimiento de modos de vida armoniosos que promuevan,

el cuidado de la creacion, la educacion ambiental y la sostenibi-
lidad.

- Prioridad ontoldgica del ser sobre el tener: Una hermenéutica
rebelde promueve la dindmica existencial enfocada en el ser y la
calidad de las relaciones humanas, por encima del tener y el con-
sumismo. La meta es construir mejores relaciones humanas en la
sociedad, en oposicidn a una vida impulsada por la acumulacién
material y el individualismo.

Teologias feministas como clave epistemoldgica

La implementacién de lecturas feministas de los textos biblicos es
fundamental para buscar y ofrecer respuestas concretas a la realidad
de una pastoral excluyente y a las diversas formas de violencia que ex-
perimentan las mujeres. Esto requiere la ruptura de posiciones episte-
moldgicas rigidas, concibiendo la educacién teoldgica no solo como
la transmisién de conocimiento sistematizado, sino como el arte de
cultivar una forma de pensar y sentir la fe, la cual sirva de orientacién y
motivacion para enfrentar los desafios cotidianos y estructurales en las
relaciones de género. En ese sentido, es importante recordar y recono-
cer que en la Biblia existen los modelos o imagenes patriarcales y colo-
niales de Dios, ya que estos fueron construidos por personas y socieda-
des patriarcales. Sin embargo, asi como se construyeron esos modelos,
nos corresponde ahora contribuir a la deconstruccién de modelos que

165

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

reflejen contextualmente las imagenes de Dios. Sobre este aspecto Roy
May indica lo siguiente:

Estos modelos de Dios aparecen en la Biblia, pero hay que re-
cordar que la Biblia es el testimonio de como la gente percibia
o imaginaba a Dios, en diferentes momentos de la historia. Son
imagenes construidas a partir de su mundo, su experiencia, su
cosmovision, cultura e historia. En realidad, no dice nada sobre
Dios, porque, al final de cuentas, Dios esta mas alla de los limites
de la imaginaciéon humana.*

Esta humildad teoldgica es fundamental: las imagenes de Dios son
mediaciones humanas, no la esencia divina inmutable. Esta realidad
despoja de autoridad absoluta a las representaciones divinas masculi-
nas y guerreras que han justificado la opresion.

Ahora bien, es importante tener en cuenta algunos criterios que,
a través de los procesos de formacion teoldgica, logren un cambio de
imaginarios religiosos desde la perspectiva de una hermenéutica teo-
légica decolonial y con perspectiva de género. En primera instancia, es
vital plantearnos algunas preguntas que generen este tipo de acerca-
miento, por ejemplo: ;Qué reflexion es posible generar en los grupos
de mujeres y hombres sobre la violencia de género, con el fin de elabo-
rar nuevas formas de concebir el rol femenino en la interpretacion de
la palabra de Dios? Asimismo: ;Cudles orientaciones metodologicas
debemos seguir para diferenciar un texto biblico normativo de uno
circunstancial? Sobre la base de estas interrogantes generales, es po-
sible implementar algunas orientaciones metodoldgicas para intentar
superar los imaginarios patriarcales en la teologia de América Latina:

- Diferenciacién de textos biblicos (normativo y circunstancial):
Aplicar la critica histdrico-literaria y socio-retérica para distin-
guir entre los principios teologicos “universales” (normativos)
y las instrucciones especificas dirigidas a contextos culturales
particulares (circunstanciales). Los textos que limitan la parti-
cipacion de las mujeres en la iglesia (como 1 Cor 14 o 1 Tim 2)
deben ser leidos como respuestas circunstanciales a problemas

22 “Religion y teologia’, 15.

166

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

de orden y cultura especificos, no como mandatos eternos que
anulan la vocacién de liderazgo femenino.

- Principios éticos de Jestis como criterio hermenéutico: Todo tex-
to biblico debe ser interpretado a la luz del doble mandamiento
del amor y la praxis inclusiva y liberadora de Jesus. Cualquier
lectura que justifique la exclusion, la violencia o la desigualdad
debe ser rechazada como una interpretacion antitética al mensa-
je central del Evangelio.

- Busqueda del Dios histérico de la esperanza: Promover una teo-
logia que potencie la capacidad de sentipensar, para encontrar al
Dios de la solidaridad y la justicia social. Esto ayuda a establecer
modelos de sociedad donde el cuidado por la vida, la busqueda
existencial y el respeto por todas las otredades sean claves episte-
moldgicas y éticas para desarrollar la existencia humana.

El enfoque de género en el contexto de la relectura biblica, implica
también tener presente algunas claves hermenéuticas que se han cons-
truido en los ultimos afios y que, sobre esa base, es posible comenzar
un proceso de produccion religiosa (teoldgica) alternativa. Algunas de
esas claves se abordan en el siguiente apartado.

Claves hermenéuticas alternativas

Cambiar los imaginarios teologicos patriarcales que prevalecen en
nuestras comunidades de fe requiere, sobre todo, la implementacién
de estrategias hermenéuticas alternativas que promuevan la equidad
y la inclusion. Existen diferentes enfoques hermenéuticos que pueden
contribuir a alcanzar ese objetivo. Algunos de ellos los reflexionamos
brevemente a continuacion.

Hermenéutica dialdogica y filosdfica

La hermenéutica dialdgica, desarrollada especialmente en la filo-
sofia, se ha consolidado como un proceso de didlogo entre la persona

167

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

interprete y el texto, cuyo objetivo es construir significados a través de
su interaccion. Este didlogo, mediado por narrativas, no busca una in-
terpretacion dnica, sino que acepta multiples formas de comprension
del texto. Esto significa que la persona que interpreta ofrece nuevas
perspectivas, las cuales se van creando dentro de un circulo hermenéu-
tico, el cual refleja la dindmica y union dialéctica entre texto, contexto
e interprete.” El resultado de este proceso es una interpretaciéon mas
profunda del texto. Por ejemplo, la hermenéutica filoséfica de Hans-
Georg Gadamer plantea la comprension del texto sagrado desde el dia-
logo horizontal y el encuentro con las otredades.** Esta aproximacion,
al operar desde una estructura circular y dialogica, disuelve la vertica-
lidad del poder interpretativo. Segun este enfoque hermenéutico, las
subjetividades intervinientes y el efecto generado por el texto pueden
servir de base para fomentan una reflexién experiencial que busca la
resignificacién de los imaginarios patriarcales encontrados en pasajes
problematicos como Galatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-35.

Esta propuesta metodoldgica ofrece claves hermenéuticas para in-
terpretaciones alternativas del texto biblico. En ese sentido, el circulo
hermenéutico y la metodologia dialégica se deben entender como pro-
cesos de interaccion pedagogica mediados por el lenguaje, donde el co-
nocimiento y los aprendizajes teoldgicos se co-construyen a partir del

23 El circulo hermenéutico propuesto por la filosofia y la teologia europea es una
respuesta hermenéutica al problema teérico de la interpretacion de textos. En
América Latina y bajo la influencia de la teologia de la liberacién, esta metodolo-
gia se convertira en la circularidad hermenéutica y sera eminentemente pastoral,
ya que responde no solo a la interpretacion de textos, sino a la interpretacion
critica de la realidad social. Sobre el método de la circularidad hermenéutica se
sugiere consultar: Angel Eduardo Roman-Lépez Dollinger, “Circularidad herme-
néutica y transformacion social. Reflexion sobre el método de la teologia lati-
noamericana de la liberacion’, en Simbolos, desarrollo y espiritualidades. El pa-
pel de las subjetividades andinas en la transformacion social, ed. Angel Eduardo
Roman-Lépez Dollinger y Heydi Tatiana Galarza Mendoza (ISEAT, 2016); Sara
Baltodano Arroéliga, “Reflexionando acerca del método de Circularidad Herme-
néutica’, Vida y Pensamiento 40, num. 1 (2020).

24 Cf. “Sobre el circulo de la comprension (1959)”, en Verdad y método II, Herme-
neia 34 (Ediciones Sigueme, 1998).

168

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

encuentro entre el texto, el mensaje y la persona que interpreta.” Esto
también conduce a la construcciéon de una hermenéutica cultural, en el
sentido que se construye una red de conversaciones (didlogo) sobre el
texto, las cuales ofrecen nuevas interpretaciones orientadas a modelar
las formas de vida y convivencia.” Este enfoque es muy importante
para la generacién de cambios culturales que posibiliten la justicia y
equidad de género.

Hermenéutica analdgica y simbdlica

La hermenéutica analdgica actia como un mecanismo para la
transformacion de la conciencia, posibilitando la generacién de re-
flexiones éticas sobre los modos de ser elegidos. Este enfoque promueve
una nueva conexion con la vida, donde el amor y la ética del cuida-
do son centrales, sirviendo como contrapeso al subjetivismo que re-
fuerza la vision capitalista, individualista y violenta hacia la mujer. Es
fundamental incorporar postulados fenomenolégicos que revaloricen
los afectos y los sentidos en el ambito imaginario. Esto humaniza los
saberes teologicos, favoreciendo una funcién religiosa que restaura la
sensibilidad y recupera aquellos sentires que fueron suprimidos por la
racionalidad instrumental capitalista.?’

Se evita la hermenéutica reduccionista al abordar lo simbdlico desde
una hermenéutica instaurativa. Esta perspectiva promueve, mediante
la vivencia profunda de lo simbdlico, una mejor forma de vida para el
ser humano en relacion consigo mismo y las otredades, e incorpora los

25 Cf. Maite Arandia Lorofio et al., “La metodologia dialdgica en las aulas universi-
tarias”, Revista de educacién, nam. 352 (2010): 309-29.

26 Cf. Humberto Maturana, El sentido de lo humano (Dolmen, 1996).

27 Cf. José Yuste Frias, “Lecturas de la imagen para una traduccién simboélica de
la imaginacién’, en Ecrire, traduire et représenter la féte, ed. Domingo Pujante
Gonzalez et al. (Universitat de Valéncia, 2001); Mario Tomé Diez, “Introduccién
a la hermenéutica simbdlica’, Estudios humanisticos. Filologia, nim. 7 (1985):
171-86; Blanca Solares, “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razén. Una apro-
ximacion a la hermenéutica simbolica”, Revista mexicana de ciencias politicas y
sociales 43, num. 174 (1998): 61-80.

169

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

saberes de la experiencia para otorgar a la mujer espacios teoldgicos
de poder y autoridad. La funciéon de la comprension simbdlica en la
elaboracion de epistemologias se centra en potenciar la interpretacion
de los contenidos velados del simbolo. Esto requiere fomentar la au-
toconciencia, entendida como creatividad simbdlica. Las personas, al
volverse conscientes del aporte existencial y liberador de los simbolos,
logran la liberacion espiritual y experiencial de los roles religiosos pa-
triarcales.

Hermenéutica liberadora y hermenéutica feminista de
resistencia

Frente a las injusticias y la violencia de género, se ha comenzado a
consolidar una hermenéutica liberadora y de resistencia, la cual sur-
gi6 gracias a los valiosos aportes de la teologia latinoamericana de la
liberacion.” Este enfoque ha sido crucial para confrontar la opresion y
exclusion generada por el sistema capitalista, patriarcal y colonial. Asi-
mismo, en el contexto biblico, permite superar las lecturas patriarcales
y descontextualizadas del texto sagrado, oreciendo de esa forma una
alternativa hermenéutica en clave de justicia y equidad de género.” Un
objetivo especifico de este enfoque es ofrecer pautas liberadoras para
la interpretacion de los textos biblicos, las cuales se conviertan en me-
canismos de resistencia frente a las interpretaciones patriarcales. Otro
objetivo es potenciar las hermenéuticas biblicas feministas a través de
la distincion metodoldgica entre textos normativos (universales) y tex-
tos circunstanciales (culturales).

El lenguaje es un elemento fundamental en la teologia y la practica
pastoral, ya que moldea las interpretaciones y las cosmovisiones reli-
giosas. Dado que los problemas humanos fundamentales radican en

28 Cf. Jorge Costadoat, “La hermenéutica en las teologias contextuales de la libera-
cion’, Teologia y vida 46, nims. 1-2 (2005): 56-74.

29 Cf. Angela Maria Sierra Gonzélez y Olga Consuelo Vélez Caro, “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica critica feminista’,
Theologica Xaveriana, nim. 173 (julio de 2012): 199-230.

170

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

las percepciones, el uso consciente del lenguaje es crucial. Por ende, es
necesario potenciar lenguajes teoldgicos renovados que utilicen me-
taforas divinas inclusivas (mas alld del género masculino) y que pro-
muevan activamente la justicia y la equidad.”® El didlogo biblico de
tipo experiencial permite superar las epistemologias patriarcales y el
cientificismo positivista tradicional. Esto abre la posibilidad de generar
conocimiento desde la mirada de la complejidad para abordar temas
existenciales y eclesiologicos profundos, como el rol de la mujer en
la predicacion y la interpretacion del Logos divino. De esta forma, se
puede establecer un sistema de interpretacion-conocimiento no meca-
nicista, donde los imaginarios religiosos y los simbolos religiosos pro-
ducidos por las mujeres sean reconocidos como formas teoldgicas de
interpretacion validas.”

Por ultimo, es importante recalcar que la implementacién de una
hermenéutica feminista de resistencia implica generar pensamiento
fronterizo critico que, desde un encuentro horizontal entre las diver-
sidades, facilita la emergencia de sentipensares descolonizadores. Este
pensamiento critico o subalterno es clave para identificar las estruc-
turas de poder colonial y elaborar propuestas de resistencia desde el
horizonte de vidas pluriversales, confrontando y desenmascarando la
universalizacion colonial.*

Sentires y pensamientos finales

Después de las reflexiones presentadas en este texto sobre la estre-
cha relacion entre el pensamiento colonial, los imaginarios sociales y
las creencias religiosas que histéricamente han justificado una mirada

30 Cf. Estela Serret, “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teo-
ria de género’, Iztapalapa, num. 45 (1999): 17-26.

31 Cf. Walter Mignolo, Desobediencia epistémica, Coleccién Razdn Politica (Edicio-
nes del Signo, 2010); Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana’.

32 Cf. Carlos Mendoza-Alvarez, “Los entretejidos del conocimiento complejo. El
lugar de la Teologia en la interrelacién de humanidades, ciencias y saberes en
tiempos posmodernos y decoloniales’, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53-68;
Mignolo, Desobediencia epistémica.

171

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

exclusivamente masculina en la interpretacion de la Biblia, considera-
mos pertinente y urgente un cambio de paradigma hermenéutico. Es-
tamos conscientes del potencial transformador del texto sagrado para
la existencia humana, sobre todo cuando se aplican hermenéuticas al-
ternativas (dialdgicas, analdgicas, feministas y de la liberacién), ya que
ellas ofrecen respuestas eficaces a los desafios complejos de nuestros
contextos latinoamericanos y, ademas, validan las voces de todos los
sujetos teoldgicos, sobre todo las voces de las mujeres. Bajo esta premi-
sa, se establecen las siguientes consideraciones finales.

En primera instancia, es fundamental reconocer que la lectura his-
torica del cristianismo ha estado profundamente marcada por la cos-
movision de la conquista. Por ello, se requiere una descolonizacion de
las miradas sobre la divinidad y de los lenguajes construidos para acer-
carnos a Dios, a fin de recuperar la esencia del mensaje del Jesucristo
histérico: el amor a Dios y al préjimo.

Este mensaje implica necesariamente ejercer el cuidado de toda la
creacion y ser promotores de la justicia y equidad. En consecuencia,
las personas con liderazgo religioso y las comunidades de fe deben re-
evaluar los modelos teolégicos que sostienen, valorando su impacto
real en la promocion de la equidad de género en sus congregaciones,
acogiendo la maxima biblica de la no-discriminacién “porque no hay
acepcion de personas para con Dios” (Ro 2,11) y de la unidad en Cristo
“Ya no importa el ser judio o griego, esclavo o libre, hombre o mujer;
porque unidos a Cristo Jesus, todos ustedes son uno solo” (Gal 3,28).

A nivel de las estructuras eclesiales, es fundamental superar la ver-
ticalidad del liderazgo de la figura predicadora masculina. Los estudios
e interpretaciones biblicas deben promoverse como un encuentro dia-
légico en comunidad, donde se construya una hermenéutica cultural
basada en redes conversacionales que potencien la emergencia de so-
ciedades solidarias.

En este contexto, es crucial abrir espacios de reflexion sobre los ar-
quetipos de ser hombre y mujer originados en interpretaciones biblicas
tradicionales, patriarcales y coloniales, con el fin de construir nuevos

172

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

enfoques hermenéuticos que impulsen una mayor equidad de género
en todos los ambitos.

Este camino hacia la justicia y equidad de género demanda, igual-
mente, nuevos lenguajes sobre Dios que reconozcan e integren lo mas-
culino y lo femenino en la divinidad. Dios puede ser visto, por ejemplo,
como una madre que condujo al pueblo de Israel por el desierto. Asi-
mismo, Dios se refleja y visibiliza en diferentes personajes femeninos
a los que Jesus dedico su mensaje: las mujeres excluidas por el sistema,
las mujeres enfermas, extranjeras, las consideradas impuras y, sobre
todo las mujeres condenadas a muerte por el sistema patriarcal, como
en el caso de la mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11).

Por otro lado, las mujeres son las primeras personas privilegiadas
en atestiguar y comunicar (predicar) la resurreccion de Jesus, a pe-
sar que tampoco les creyeron (Mc 16,1-11). Construir hermenéuticas
orientadas a recuperar estas imagenes biblicas y valorarlas a la luz de
los desatios actuales de nuestras sociedades y desde la perspectiva de
género es una responsabilidad cristiana ineludible.

En conclusién, la construccién de un mundo mas justo y equitativo
no se logra solamente con buenas intenciones, sino también es nece-
sario un trabajo conjunto, donde hombres y mujeres comprendamos
que podemos cambiar nuestras percepciones y nuestras formas de in-
terpretar los textos sagrados y nuestras realidades sociales. Esto impli-
ca construir hermenéuticas alternativas que permitan reconocer a las
mujeres como sujetos teoldgicos y sociales con la capacidad de tomar
las riendas de su propia historia. De tal magnitud es el desatio histérico
y teolégico que tenemos enfrente.

173

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

Bibliografia

Arandia Lorofo, Maite, Maria José Alonso Olea, y Isabel Martinez Domin-
guez. “La metodologia dialdgica en las aulas universitarias” Revista de
educacion, nim. 352 (2010): 309-29. https://www.educacionfpydepor-
tes.gob.es/revista-de-educacion/numeros-revista-educacion/nume-
ros-anteriores/2010/re352/re352-14.html.

Baltodano Arrdliga, Sara. “Reflexionando acerca del método de Circularidad
Hermenéutica” Vida y Pensamiento 40, nim. 1 (2020): 1. http://revis-
tas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/88.

Baltodano, Mireya. “Creencias complices”. En Género y religion: Sospechas y
aportes para la reflexion, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa Garcia. SEBILA, 2009.

Boff, Leonardo. Etica planetaria. Para un consenso minimo entre los humanos.
Dabar, 2004.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologias contextuales de la li-
beracién” Teologia y Vida 46, nams. 1-2 (2005): 56-74. https://doi.
org/10.4067/50049-34492005000100003.

Delio, Ilia. Cristo en evolucién. Traducido por Renan Pena del Prado. Sal Te-
rrae, 2014.

Gadamer, Hans-Georg. “Sobre el circulo de la comprension (1959)”. En Ver-
dad y método II. Hermeneia 34. Ediciones Sigueme, 1998.

Maturana, Humberto. El sentido de lo humano. Dolmen, 1996.

May, Roy. “Religion y teologia”. En Género y religion: Sospechas y aportes para
la reflexion, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Miranda Garcia.
SEBILA, 2009.

Mendoza-Alvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El
lugar de la Teologia en la interrelacién de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre
de 2019): 53-68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Coleccién Razén Politica. Edicio-
nes del Signo, 2010.

174

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



LA MUJER COMO SUJETO HERMENEUTICO Y TEOLOGICO

Miranda Garcia, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una
discusion sobre el martirio y la religion patriarcal”. En Género y reli-
gion: Sospechas y aportes para la reflexion, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda Garcia. SEBILA, 2009.

Quijano, Anibal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”
En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspec-
tivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander. CLACSO, 2000.

Rivera Cusicanqui, Silvia. Violencias (re) encubiertas en Bolivia. La Mirada
Salvaje, 2010.

Rocco Tedesco, Diana. “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”
Theologica Xaveriana, nim. 173 (mayo de 2012): 169-98. https://doi.
org/10.11144/Javeriana.tx62-173.ipro.

Roman-Lopez Dollinger, Angel Eduardo. “Circularidad hermenéutica y
transformacion social. Reflexion sobre el método de la teologia lati-
noamericana de la liberacion”. En Simbolos, desarrollo y espiritualida-
des. El papel de las subjetividades andinas en la transformacion social,
editado por Angel Eduardo Roman-Lépez Dollinger y Heydi Tatiana
Galarza Mendoza. ISEAT, 2016.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religion: Sos-
pechas y aportes para la reflexion, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda Garcia. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la
teoria de género”. Iztapalapa, num. 45 (1999): 17-26.

Sierra Gonzélez, Angela Maria, y Olga Consuelo Vélez Caro. “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica critica
feminista”. Theologica Xaveriana, num. 173 (julio de 2012): 173. ht-
tps://doi.org/10.11144/Javeriana.tx62-173.clcf.

Solares, Blanca. “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razén. Una apro-
ximacion a la hermenéutica simbolica” Revista mexicana de ciencias
politicas y sociales 43, nim. 174 (1998): 61-80. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=5010418.

Tamayo-Acosta, Juan José. Otra teologia es posible. Pluralismo religioso, inter-
culturalidad y feminismo. Herder, 2011.

175

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



JUAN PABLO VEGA CARVAJAL

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religion y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tamez, Elsa. “Pautas hermenéuticas para comprender Galatas 3,28 y 1 Corin-
tios 14,34”. RIBLA, num. 15 (1993): 9-18.

Tomé Diez, Mario. “Introduccion a la hermenéutica simbdlica”. Estudios hu-
manisticos. Filologia, nim. 7 (1985): 171-86.

Yuste Frias, José. “Lecturas de la imagen para una traduccion simbdlica de la
imaginacion” En Ecrire, traduire et représenter la féte, editado por Do-
mingo Pujante Gonzélez, Elena Real Ramos, Dolores Jiménez Plaza, y
Adela Cortijo Talavera. Universitat de Valéncia, 2001.

176

TeEOLOGIA PRACTICA LATINOAMERICANA — VOL. 5, NO. 1, PP. 151-176 — ENERO/JUNIO 2026



