
Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026

“LA BIBLIA NO HAY QUE LEERLA TAL COMO NOS HAN ENSEÑADO 
EN LA ESCUELA DOMINICAL”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La Paz, Bolivia

Caroline Sölle de Hilari*
chilaribo@yahoo.com

“THE BIBLE SHOULD NOT BE READ AS WE WERE TAUGHT IN 
SUNDAY SCHOOL”

The liberating path of the “Sin Vergüenza” collective in La Paz, Bolivia

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Originaria de Alemania y viviendo desde 1987 en Bolivia. Médico familiar y salubrista 
con experiencia en investigación cualitativa etnográfica. Predicadora laica en la 
iglesia evangélica-luterana de habla alemana de La Paz, Bolivia. Integrante de la “Red 
Ecuménica de Teólogas Bolivia”. Estudiante de la Maestría en Estudios Teológicos 
(MET, UNA-UBL). ORCID 0009-0000-7857-5224



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han 
enseñado en la escuela dominical”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La 
Paz, Bolivia

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
177

Caroline Sölle de Hilari

Resumen

Este artículo describe y analiza un grupo que empezó como obra misional 
bautista, que luego se distancia de la iglesia de origen, fundamentalmente por 
cambios paradigmáticos sobre los roles de género y la sexualidad. La ruptura 
de su iglesia de infancia, ahora percibida como fundamentalista y restrictiva, 
se puede resumir en las biografías de cada miembro como “trauma eclesial”. 
Sin embargo, los aspectos positivos de su vivencia eclesial perduran como ca-
pital social en el grupo. En su nuevo caminar resalta la búsqueda de un nuevo 
sentido teológico, el uso e identificación con textos bíblicos, especialmente 
de los evangelios del Nuevo Testamento, y su nueva labor socio-educativa. 
El caso enseña que se requieren comunidades afirmativas, con un acompa-
ñamiento espiritual y pastoral abierto a sanar heridas producidas por iglesias 
fundamentalistas.

Palabras clave: trauma eclesial, cambio paradigmático, comunidades afirma-
tivas, fundamentalismo, Biblia.



“The Bible should not be read as we were taught in 
Sunday school”

The liberating path of the “Sin Vergüenza” collective in La 
Paz, Bolivia

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
178

Caroline Sölle de Hilari

Summary

This paper describes and analyses a group which started off as a Baptist mis-
sionary work, then estranged from its original church, basically due to par-
adigm shifts around gender and sex. The breaking away from the childhood 
church, which is now perceived as fundamentalist and restrictive, can be 
summarized in each biography of its members as “church trauma”. Howev-
er, the positive aspects of their church experience remain as social capital in 
the group. In their new road, I highlight the search for theological meaning, 
the use and identification with biblical texts, particularly NT good news, and 
a new social communication effort. The case study teaches that affirmative 
communities are needed, with spiritual pastoral support open to heal wounds 
produced by fundamentalist churches.

Keywords: gender church trauma, paradigm shift, affirmative communities, 
fundamentalism, Bible.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
179

“La Biblia no hay que leerla tal como nos han 
enseñado en la escuela dominical”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La 
Paz, Bolivia

Caroline Sölle de Hilari

El “Colectivo Sin Vergüenza” de La Paz, Bolivia, es un grupo con-
formado por personas que salieron de la iglesia bautista, y que 
actualmente se dedican a realizar comunicación en redes socia-

les mediante podcasts sobre teología, género y religión (Sobre la Mesa 
Sin Vergüenza). No tiene personería jurídica, infraestructura o perso-
nal empleado. Mi identidad y relación con los entrevistados se basa en 
una amistad con la familia de Sara y Lucía desde hace muchos años, 
porque somos colegas médicas, también en varios espacios de la salud 
pública con su padre, y porque ambos somos yerno/nuera de la misma 
comunidad aimara indígena del Altiplano. Pedí esta entrevista a las dos 
líderes, Paola y Sara, que ya se habían integradas a la “Red Ecuménica 
de Teólogas Bolivia” y que nos habían compartido algo sobre la historia 
de su colectivo.1

1	 La entrevista al colectivo y su posterior análisis ha sido parte de las tareas de la 
maestría en estudios teológicos (UNA-UBL), por lo que se agradece a las y los 
docentes, primeros lectores y comentaristas de versiones previas de este trabajo: 
Dra. Elisabeth Cook, Dra. Maria Cecilia Leme Garcez, Dra. Silvia Regina de Lima 
Silva, Dra. Laura Fuente Belgrave, Dr. Hanzel José Zúñiga Valerio y Dr. Angel 
Román-Dollinger.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
180

Método

La primera entrevista se realizó de manera grupal. Obtuve el con-
sentimiento informado verbal de las seis personas para realizar la en-
trevista, y para publicar su análisis. Grabé con micrófono y también 
tomé notas.

El lugar de la entrevista fue significativo: les ofrecí que podíamos 
realizar la entrevista en mi casa, pero prefirieron la casa de Sara. Dos 
días antes de la entrevista me preguntaron si podrían participar los pa-
dres. Ambas familias se conocían desde los abuelos por ser miembros 
de la iglesia bautista. Respondí que lo dejara a su criterio, pero que la 
entrevista era al colectivo. Entonces decidieron que yo haga la entre-
vista grabada con el colectivo en el living, mientras que los padres se 
“entretengan” en el comedor del mismo ambiente.

La transcripción se realizó de manera “limpia verbatim”, quiere 
decir sin “ums”, “ahs” y palabras repetidas. En algunos momentos, se 
acerca más a una transcripción “verbatim completo” porque incluyo las 
risas, uso de celular y otras comunicaciones no verbales cuando eran 
importantes.

Después de la transcripción, dejé leer a las y los entrevistada/os al 
texto e incorporé algunas correcciones y sugerencias de ellas y ellos 
mismos. En esta fase realicé dos entrevistas individuales más, para 
completar la información.

Cada miembro del grupo concedió permiso de utilizar su nombre 
completo en este artículo.

Descripción del colectivo

El grupo “Colectivo Sin Vergüenza” es constituido por tres muje-
res, dos varones y una persona no binaria entre 27 a 43 años, de clase 
media, profesionales y urbanos. La familia Blanco es de ascendencia 
aimara, indígena campesina en la generación de sus bisabuelos. De esta 



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
181

familia participan las tres hermanas Lucía, Sara y Neida, pero esta úl-
tima estuve ausente en el momento de la entrevista. La familia Bernal 
es de clase media baja mestiza. De los Bernal participan los hermanos 
Jonathan, Paola y Gael, y el esposo de Paola, Mauricio.

El hogar espiritual o locus theologicus antes de la ruptura

El grupo nace en 2012 como una obra social de una iglesia evangé-
lica, la bautista, instrumento de evangelización de niños, niñas y ado-
lescentes. Dos familias interactúan y sus hijas, cuando fueron adoles-
centes, realizan una actividad evangelizadora, educativa y social con 
mucho entusiasmo y entrega:

Sara y Paola: Íbamos a templos bautistas, se llenaban las iglesias 
cuando dábamos una función, a veces dábamos varias obras en 
una sola tarde. También actuábamos frente a población en las 
cárceles y en hogares de niños. Luego organizábamos fiestas para 
los niños de los hogares o centros de acogida. Queríamos que 
tenían unas fiestas muy lindas, como nosotras nunca teníamos, 
con piñata, pasteles especiales con fondant, juguetes, linda deco-
ración, rica comida.

Durante nueve años, ambas familias apoyan a sus hijos en esta ac-
tividad:

Paola y Sara: Todo esto costaba mucho dinero. Nuestros papás 
nos ayudaban en financiar, pero también recaudábamos dinero a 
través de venta de comida los domingos después de los cultos. La 
jerarquía de la iglesia no nos apoyaba financieramente.

Ya durante estos años, el grupo había tomado el nombre de “Minis-
terio Sin Vergüenza”:

Sara: Nuestro nombre viene de un versículo bíblico, no recuerdo 
cual, pero dice “no me da vergüenza el evangelio”2.

2	  Se refiere al siguiente texto de Romanos: “Porque no me avergüenzo del evange-
lio, porque es poder de Dios para salvación a todo aquel que cree” (Ro 1,16a).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
182

Su metodología fue el teatro para niños y niñas. Se podría clasi-
ficar como “entretenimiento educativo” (UNICEF sin fecha) o “edu-
tainment” (neologismo en inglés, combinando “education” y “enter-
tainment”). Metodológicamente, podría clasificarse como educación 
popular, por lo extracurricular y el énfasis en el entretenimiento. Entre 
la pedagogía y la teología de la liberación de los años 1960’s, existe una 
estrecha convergencia.3 Sin embargo, por su objetivo evangelizador en 
sentido de adoctrinamiento, al “ministerio sin vergüenza” le faltó el 
componente de liberación, reflexión sobre su condición de oprimidos 
o excluidos, y su dirección hacia el cambio social para ser calificado 
como educación popular liberadora en el sentido de Paolo Freire.4

Paola: cuando yo era líder en la iglesia, pensé en los pecadores. 
Todas las obras de teatro que yo escribía, al final venía el evange-
lio. Y siempre llegaba la oración de fe.

La experiencia dentro de la iglesia bautista se podría describir en 
lenguaje y comprensión de Pierre Bourdieu5 de la siguiente manera: el 
“campo” sería la iglesia bautista; su “capital” fue más que todo la cohe-
sión social; su “hábitus” fue la división de absolutamente todo, desde 
la ropa de vestir hasta la música, en dos categorías: la buena, cristiana, 
correcta versus lo malo, mundano y pecaminoso. Desde un punto de 
vista antropológico y teológico, las reglas rígidas crean un sistema de 

3	 Cf. Maria Cecilia Garcez Leme, “Pedagogia social crítica e teologias da liber-
tação: caminhos que se encontram na práxis latinoamericana”, Revista Dialogos 
18, núm. 2 (2012): 125–36; Matthias Preiswerk, Travesías. Itinerario pedagógico, 
teológico y político (Plural editores, 2022).

4	 Cf. Carlos Núñez Hurtado, “Educación popular: una mirada de conjunto”, Deci-
sio, 2005, 3–14; Marco Raúl Mejía Jiménez, “La Educación Popular: Una cons-
trucción colectiva desde el Sur y desde abajo”, Education Policy Analysis Archives 
22, núm. 62 (2014): 1–30; Oscar H. Jara, “Popular education and social change 
in Latin America”, Community Development Journal 45, núm. 3 (2010): 287–96. 
La versión en español del texto de Oscar H. Jara se encuentra bajo la siguiente 
información: “Educación popular y cambio social en América Latina”, Oxford 
University Press and Community Development Journal, 2010.

5	  “Génesis y estructura del campo religioso”, Relaciones. Estudios de historia y so-
ciedad XXVII, núm. 108 (2006): 29–83.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
183

lo ‘puro’ versus lo ‘impuro’, de tabú y contaminación.6 La iglesia les 
enseña sobre “pecados”, lo cual abarca una larga lista desde el consumo 
de alcohol, el tipo de ropa, el tipo de música, el remplazar el “baile” por 
“danza”, el tipo de lectura y otros aspectos de la vida cultural, sexual e 
intelectual.

Sara: yo era maestra de escuela dominical. “Vas a dirigir el culto, 
tienes que ir con vestido, y cuidado que esté encima de la rodilla.” 
Yo instruía así a las niñas de la escuela dominical, yo reproducía 
estereotipos. Por ejemplo, escuchar música que no era cristiana; 
leer libros que no eran cristianos, cualquier cosa que no era cris-
tiana, era muy mal.

La experiencia del colectivo, especialmente durante la escuela do-
minical, fue una lectura bíblica y práctica de fe fundamentalista, en 
sentido de Karen Armstrong sobre el inicio del fundamentalismo du-
rante el siglo XIX: “Este anhelo de certidumbre era un intento de llenar 
el vacío que existía en el núcleo de la experiencia moderna: la ausencia 
de Dios en la conciencia de los seres humanos totalmente racionales”.7 
Los métodos histórico-críticos de interpretación de la Biblia ya tienen 
180 años de recorrido, a tal punto que Sicre dice 2006 sobre si Moisés 
escribió el Pentateuco: “formularse esta pregunta a comienzos del si-
glo XXI es tan absurdo como preguntarse si la tierra es plana. Basta-
ría un ‘no’ escueto para zanjar la cuestión”.8 Pero no, los feligreses de 
estas iglesias, en este caso la bautista, pero podría nombrar muchos 
pentecostales y neo-pentecostales también, no se dejan convencer por 
métodos histórico-críticos. El sentimiento religioso es, ante todo, un 
sentir y por ende requiere un abordaje emotivo-sentimental más que 
cognitivo-racional. Es interesante ver que el fundamentalismo no ha 
cambiado mucho en 130 años, ya que el mismo persiste en la vivencia 

6	 Cf. Mary Douglas, Pureza y peligro: un análisis de los conceptos de contaminación 
y tabú (Siglo XXI, 1973).

7	 Los orígenes del fundamentalismo en el judaísmo, el cristianismo y el islam (Tus-
quets Editores, 2004), 224.

8	  José Luis Sicre Díaz, El pentateuco. introducción y textos selectos (San Benito, 
2004), 31–38. Las páginas aluden al capítulo titulado “¿Escribió Moisés el Penta-
teuco?”.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
184

de muchos cristianos evangélicos de hoy, como el caso de este colec-
tivo. Esta experiencia de estricta separación entre lo permitido y lo 
pecaminoso daba seguridad a los miembros.

Las crisis o rupturas

Los juicios de valor de la iglesia bautista en contra del cambio de los 
roles tradicionales de género provocan un conflicto, un distanciamien-
to y finalmente la ruptura del Colectivo Sin Vergüenza.

En Gael, esto sucede por su diversidad sexo-genérica: su “salir del 
closet”, primero como homosexual lésbica y luego como transgénero, 
que actualmente se define como no binario. En este proceso sufre ella/
el un rechazo profundo de su comunidad de fe.

Gael: Para mí, todo empezó cuando me enamoré por primera 
vez, tendría entre 17 o 18 años, fuimos pareja con una chica cu-
yos papás también eran de la iglesia, eran incluso diáconos. Por 
un desliz de la chica vieron todo lo que nos habíamos manda-
do, fotos, videos. Entonces los padres hablaron con mis papás 
y ellos vinieron a mi cuarto, fue de noche, y me reprochaban, 
decían que yo estaba corrompiendo a la chica. (…) En un retiro 
de la iglesia nos dividieron en dos grupos, los del “cielo” y los del 
“infierno”. Obvio que yo estaba en el grupo del infierno. Los del 
“cielo” decían cosas como: “un homosexual tiene que pedir per-
dón a Dios porque está cometiendo un pecado muy grave”. Me 
preguntaron cuándo me iba a bautizar, yo decía “tal vez nunca”. 
Llamaban a una [psicóloga] que era la esposa del pastor. Todo lo 
que decía era que yo tenía que dejar de ser quién soy, sino iba a 
ir al infierno.

El segundo caso de divergencia fue el divorcio de Jonathan, que fue 
reprobado por su comunidad de fe.

Paola: Fue un divorcio muy difícil porque era la primera vez en 
mi familia que alguien se divorciaba pero había violencia do-
méstica de parte de su exesposa. Yo fui como su representante 



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
185

para su trámite de divorcio y fue muy difícil para mí, entender 
lo que le había pasado a mi hermano. Me dio mucha rabia como 
la iglesia y hasta el pastor vinieron a hablar con mi familia, sobre 
lo anti-bíblico del divorcio y que debían a estar juntos. Como la 
iglesia no admitiría una separación, menos con un hijo de por 
medio, entonces ahí Jonathan tuvo que dejar de asistir a su igle-
sia, porque ellos querían que siga casado.

El matrimonio de Paola con una persona fuera de la congregación 
bautista (Mauricio creció en la tradición católica) y su decisión de no 
tener hijos, como también la separación de Sara de su pareja y padre 
de su hijo, fueron siguientes casos reprobados por la comunidad de 
fe. Finalmente, hubo una pelea sobre supuesta malversación de fon-
dos y subsiguiente división de la congregación bautista, que ahondó al 
conflicto. Pero reconocen que su ruptura también es producto de una 
maduración intelectual:

Paola: ya todos éramos profesionales y muchos empezamos a 
trabajar en ONGs, entonces aprendimos sobre derechos huma-
nos. Y también empezamos a trabajar en instituciones no cristia-
nas, entonces eso nos abrí un poco más nuestra visión de mundo 
y salir de nuestra burbuja de la perfección y la pureza cristiana.

Cada una de estas crisis es interpretada por su ex-congregación 
como “pecado” o “mal camino”, y ellas reciben mensajes negativos o de 
odio por sus ex-correligionarios. A su vez, ellas sienten estos mensajes 
como violencia y falta de respeto, amor y aceptación, que finalmente 
llevan al colectivo de salir de su congregación. Las crisis interpelan 
temas profundos de la fe y religión del grupo, a tal punto que empiezan 
a acusar a su iglesia como fundamentalista, dogmática y represora, y 
cuestionan las categorías de “pecado” que reglamentaban sus vidas:

Jonathan: fui una vez a una discoteca cristiana, ahí no bailaban 
sino danzaban con alabanza. Estaban tratando de santificar algo 
que estaba prohibido por la iglesia. Esto sí para mí sería pecado.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
186

El hecho que sea principalmente la ruptura con los roles de género 
tradicionales que lleva al conflicto con la iglesia no es coincidencia, 
sino parte estructural del cambio social en los últimos 70 años.9

Toda/os salen de la iglesia bautista con un cierto grado de trauma 
eclesial, no por abuso o acoso sexual, sino por la pérdida de un régi-
men totalitario de fe al cual estaban acostumbrados.

El proceso interno de perspectiva liberadora, diálogo y conviviali-
dad es interesante, porque se consideran un grupo de contención, de 
amistad y de apoyo mutuo. En este proceso de ruptura surge una rebel-
día. Me parece muy significativo su “jugar iglesia”, utilizando el humor, 
la risa y la ironía como medio de sanación en contra de las actitudes de 
violencia u odio que experimentaron.

Paola: A veces hablábamos en este lenguaje de iglesia, pero jugá-
bamos iglesia, entre nosotros, decíamos “hermano tanto, haga la 
diaconía y ponga unas cuántas cervezas”, nos hacíamos la burla. 
Siempre al Mauricio le poníamos de pastor. Era porque conocía-
mos todo el discurso de la iglesia.

Parecido a este “jugamos a iglesia” es la rebeldía cuando salen a can-
tar en un karaoke. En una foto del grupo, es interesante que Paola y 
Mauricio son los personajes centrales, y las bebidas alcohólicas están 
sobre la mesa. Estos pequeños signos reflejan un proceso de sanación 
interna de poder gozar la vida sin temer a una represión de Dios o de 
su comunidad de fe.

El nuevo locus theologicus del colectivo

El grupo termina separándose de su iglesia, pero, y ahí está lo inte-
resante, continúan con el mismo nombre, solo cambian de “ministerio 
Sin Vergüenza” a “colectivo Sin Vergüenza”. La iglesia bautista es vista 

9	 Cf. Ana María Bidegain, “El cristianismo y el cambio socio político de las mujeres 
latinoamericanas”, Sociedad y Religión XXIV, núm. 42 (2014): 162.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
187

como dogmática, adoctrinadora, restrictiva y en contra del desarrollo 
humano de las y los feligreses.

Las seis personas entrevistadas representan seis tipos o formas de 
salir de una comunidad restrictiva. Aquí ofrezco una lista en orden de 
cercanía o lejanía de la fe:

	- El “sigue identificado”: Jonathan aparenta ser el menos trau-
mado, se sigue identificando como cristiano, maneja la Biblia 
a memoria, ve la actividad del grupo como continuo del “mi-
nisterio”. Actualmente no se congrega en ninguna comunidad 
de fe y se declara “en búsqueda”. Los sentimientos religiosos y 
los juicios de valor que aprendió durante toda su infancia y ju-
ventud perduran, pero con una reinterpretación más positiva 
pero dentro del esquema tradicional de que Dios justifica sus 
pensares y haceres y que un diablo (“enemigo”) es la personi-
ficación del mal.

Jonathan: Agradezco a Dios de por estas enseñanzas. (…) Ini-
cialmente no pensé que cada persona que hemos entrevistado 
fundamente muy bien con la Biblia. Dios nos está dando a cono-
cer todo esto.
	- La “sigo cristiana pero ya no aquí”: Sara tiene la figura muy 

clara que su lucha es en contra toda forma de violencia dentro 
de las iglesias, y esto incluye las reglas restrictivas sobre la vida 
social, cultural e intelectual de sus miembros:

Sara: A mí me hubiera gustado que alguien me diga lo que ahora 
yo se. Me hubiera gustado que alguien me diga: está bien, puedes 
disfrutar, anda a reírte, sin sentirme culpable de lo que soy. O 
que me digan: puedes estudiar, puedes proveer por tu familia, 
y esto no está mal. (…) queremos mostrar, especialmente a las 
chicas, que hay otras visiones. Que podemos ver las cosas desde 
diferente punto.
	- El/la “víctima”: Gael ha sufrido el mayor rechazo, pero el gru-

po le da contención, familia y protección. Se ríe, pero también 
parece aprobar del hecho de que otros “oren por mí”.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
188

Gael: Fui condenada por mi propio padre, mi psicólogo, que era 
cristiano, mi pastor. “O quieres seguir a Dios y dejas de ser lo que 
eres, o si no, te vas al fuego” me decían. Entonces me aparté de 
todo lo que era religión, ya no iba a la iglesia. Sinceramente, pen-
sé que yo iba a quedar completamente sola, que ya no iba a tener 
familia nunca. En el colectivo todos estaban deconstruyéndose. 
Y era un grupo que me aceptaba. Me gusta estar aquí. Puedo es-
tar aquí, aunque no crea mucho en Dios. Y sé que siguen orando 
por mí. Eso sería mi caso. (…) Nunca me bauticé, pero creo en 
Dios, pero después he recibido tanto rechazo, tanto odio de her-
manos de la iglesia, que al final me he dado la vuelta.
	- La “crítica intelectual”: Paola es la más vocal y de profunda 

reflexión intelectual sobre su experiencia, debajo lo cual carga 
sus heridas emocionales. El proceso de fe de Paola es muy re-
velador en sentido de búsqueda de una cristología personali-
zada, que ella quiere conservar al salir de la iglesia tradicional 
hacia su vida moderna o libre actual. En este proceso, parece 
interpretar a Cristo como liberador, lo cual es muy justificado 
dada su experiencia. Pero al mismo tiempo parece perder lo 
profundamente judío y afianzado en el Antiguo Testamente 
que también es el evangelio.

Paola: La falta de acción de las iglesias, el evangelio como lo vi-
vía Cristo, es también nuestra protesta. (…) Creo en Dios, soy 
seguidora de Cristo. (…) pero ahora veo el evangelio, cómo se-
guir a Jesús. Trato de fijarme en todo lo que es Cristo. De ahí he 
encontrado mucho más liberación. Me siento como más feliz, 
más a gusto y más libre. Deberíamos seguir a Jesús. Él estaba en 
las calles, con los niños, con las viudas. Eso deberíamos hacer 
como iglesia. (…) Me acuerdo antes del primer podcast, en la 
noche, estaba sola, me puse a orar, que pedía a Dios, que tal vez 
estaba en un camino de perdición, de maldad, de herejía. Es que 
yo no conocía gente que pensaba así. Tal vez el enemigo me está 
convenciendo de cosas en mi mente. Pero Dios me ha mostrado 
que no era así.
	- La “distante”: Lucía está interesada en aspectos teóricos de la 

religión, pero ya no demuestra sentimientos religiosos. La lu-



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
189

cha o tema central del colectivo Sin Vergüenza es justamente 
una resistencia en contra de las lecturas literalistas o funda-
mentalistas de la Biblia.

Lucía: Necesitamos que sean respaldados por gente que estudia 
la Biblia. No hay que oponerse a todo, no hay que refutarlo, sino 
hay que reinterpretarlo, darle un nuevo mensaje. La Biblia no 
hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela domini-
cal. Hay muchas formas de interpretar la Biblia. (…) Necesita-
mos interpretar y leer bastante sobre teología para poder hablar 
sobre estos temas. Los teólogos, por ejemplo, que realmente con 
la Biblia han explicado temas muy complejos, tal vez los tenía-
mos pensado, de repente nosotros teníamos ideas, pero no los 
podíamos respaldar correctamente.
	- El “no me cumbe”: Mauricio llega al grupo como esposo de 

Paola, no tiene antecedente de formación en una iglesia de 
este tipo, se considera “libre pensador”, no cuestiona ni busca 
una nueva forma de vivir su fe. Él se define como “libre pen-
sador”, y por ende libre del “trauma eclesial” que sufrieron las 
otras personas:

Mauricio: Soy un poco extraño, no soy cristiano, nunca lo he 
sido, tal vez nunca lo seré. No he tenido los problemas, discrimi-
nación, que ellas han sufrido. Sin embargo, hay algo que estoy de 
acuerdo, que es importante: que todos nos reconozcamos como 
iguales, sin diferencia, sin jerarquía, todos iguales. Esto me hace 
sentir cómodo aquí.

Actualmente, ninguno de los seis miembros del colectivo se congre-
ga en una iglesia. La mayoría se podrían identificar como “creyente sin 
religión” que quiere decir que creen en Dios, algunos también en Jesu-
cristo como hijo de Dios, pero se rehúsan a pertenecer a una estructura 
eclesial formal. En esto, el grupo representa un fenómeno creciente en 
el mundo10 y específicamente en América Latina, que puede ser leído 

10	 Cf. Danièle Hervieu-Léger, El peregrino y el convertido: la religión en movimiento 
(Ediciones del Helénico, 2004).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
190

como algo típico más allá de la iglesia bautista y de Bolivia.11 Justa-
mente por su rechazo al puritanismo proclamado por su iglesia, ya no 
desean participar en la institución eclesial.12

Psicológicamente es interesante observar que varios elementos de 
la iglesia que ahora ven como “fundamentalista” y dañina, están aún 
presentes actualmente como capital social. Se siente que justamente su 
historia en una comunidad de fe restrictiva, fundamentalista y rígida, 
ha construido que los lazos perduren por más de 13 años a la fecha:

	- La fuerte cohesión del grupo, que se mantiene junto y conserva 
incluso su nombre, a pesar del desarrollo individual de cada per-
sona desde la juventud hasta la edad adulta.

	- La entrega y el espíritu de voluntariado, ya que la labor actual de 
podcasts no es remunerada.

	- El respeto e integración a los padres y madres de las familias fun-
dadoras, a pesar de las diferencias y heridas emocionales sufri-
das.

	- La persistencia de sentimientos e identificaciones religiosas en la 
mayoría de los integrantes.

	- La oración (ya sea en privado como en grupo antes de comer) 
como práctica espiritual sigue siendo cotidiana.

Actualmente realizan un trabajo de comunicación socioeducativa 
externa (hacia una audiencia) en redes sociales con podcasts sobre te-
mas de teología. Principalmente entrevistan a teóloga/os que les ofre-
cen una línea más liberadora de la fe cristiana. No está tan claramente 
estructurado a quienes quieren llegar y a quienes efectivamente llegan, 

11	 Para el caso de Costa Rica consultar: Laura Fuentes Belgrave, “Cambios en las 
creencias religiosas en Costa Rica”, Siwo Revista de Teología 9, núm. 1 (2015): 
51–77.

12	 Cf. Cristián Parker G., “Pluralismo religioso y cambio de paradigma identita-
rio en el campo político latinoamericano actual”, en Símbolos, rituales religiosos e 
identidades nacionales. Los símbolos religiosos y los procesos de construcción políti-
ca de identidades en Latinoamérica, ed. Aldo Rubén Ameigeiras (CLACSO, 2014).



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
191

pero la ambición y pretensión es comunicar a otros un mensaje libe-
rador.

Mauricio: El fin del podcast, nuestra esperanza es que reflexio-
nen. Que se den cuenta que están pasando una injusticia.

A diferencia de sus ex-correligionarios, el colectivo busca en la Bi-
blia aquellos mensajes que sean liberadores.

Sara: El nombre de nuestro podcast “sobre la mesa” viene del ser-
món del monte, “nadie esconde la luz debajo de la mesa” y luego 
viene lo de la sal…13

Conclusiones para la teología práctica y pastoral

Para Oscar Soto, la resistencia se puede definir como “la lucha para 
transformar la mentalidad que legitima las estructuras de domina-
ción”.14 Para María Cecilia Leme Garcez et al., “la resistencia social se 
caracteriza por su capacidad de potenciar opciones éticas y creadoras 
de vida en el sujeto, a partir de posturas críticas”.15 Con esta compren-
sión de resistencia, el colectivo “Sin Vergüenza” califica como un grupo 
“en resistencia social” por su lucha contra la lectura fundamentalista de 
la Biblia y las expresiones de odio en comunidades de fe.

La búsqueda de este colectivo, representativo por muchos feligreses 
que salen de su institución eclesial de origen, plantea preguntas y ta-
reas a la teología, ya sea en su rama bíblica, sistemática, y más que todo 
práctica pastoral.

En lo bíblico, existe la lectura fundamentalista sobre los roles de 
género y la sexualidad especialmente de Génesis, Levíticos, Jueces 19, 

13	  Mateo 5, 15 o Lucas 11, 33.
14	  “Religión, feminismo y resistencias. Los procesos contrahegemónicos de Améri-

ca Latina en la historia reciente. Una mirada desde Mendoza, Argentina”, Crítica 
y Resistencias. Revista de conflictos sociales latinoamericanos, núm. 2 (agosto de 
2016): 158.

15	  “Resistencias, insurgencias y (re)existencias en Costa Rica: contribuciones peda-
gógicas”, Atos de Pesquisa em Educação 18 (julio de 2023): 2.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
192

Mateo 19 y las Cartas Paulinas. La traducción e interpretación de estas 
citas está en debate continuo. En contraste, lo/as autores histórico-crí-
ticos advierten que la sexualidad y la erótica del mundo greco-romano 
era muy distinta a lo que hoy se entiende, y que no se pueden traducir 
e interpretar los textos bíblicos directamente a los términos del siglo 
20-21.16 O, como dice en el excelente material didáctico de La Mesa 
Redonda Latinx:

Porque el que una denominación o la feligresía crean sincera-
mente algo que está en la Biblia, no es suficiente para probar o 
asegurar que lo es, o que es la correcta interpretación. No pode-
mos olvidar que muchas denominaciones en el pasado pensaron 
que la esclavitud era moralmente correcta y que fue justificada 
por muchos textos bíblicos—y sin embargo todas esas denomi-
naciones estaban horriblemente equivocadas.17

Eso demuestra cuán difícil es la traducción, interpretación y lectura 
comprensión de textos históricos como el de la Biblia.

En la teología sistemática, específicamente la ética cristiana y la 
cristología afirma el “amor al prójimo” como principio rector. Se reco-
noce que la “hetero-normatividad” es una categoría cultural, no ética. 
También las emociones ligadas a la sexualidad, como enamoramiento, 
pena, satisfacción etc., son construcciones sociales y por ende histó-
ricas. No sentimos lo mismo que nuestros antepasados hace mil, dos 
mil o tres mil años. Según los historiadores, hubieron dos cambios pa-
radigmáticas en la concepción europea de género y sexualidad, que 
podemos documentar a través de la literatura: uno entre los años 250-
400 d.C., coincidente con la caída del imperio romano y la cristianiza-
ción incipiente de Europa, y el otro desde 1850 hasta la fecha.18 Otros 
también añaden un cambio paradigmático fuerte alrededor del siglo 
XV, coincidente con la conquista de Abya Yala o América, la Reforma 

16	 Cf. Daniel André Gloor, “El Fundamentalismo islámico en Malasia”, Vida y Pen-
samiento 38, núm. 2 (2018): 55–82.

17	 Género, sexualidad y la Biblia (Center for LGBTQ and Gender Studies in Reli-
gion, 2016), 4.

18	 Cf. Tom Hanks, “Masculinidades (hand-out de un seminario)”, Otras ovejas Ar-
gentina, 2004.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
193

protestante y el cambio del sistema económico del feudal-agrario al 
mercantilista.19 Estos cambios culturales y antropológicos cambiaron 
los pensares, sentires y haceres de los humanos, especialmente en rela-
ción a temas como “sexo”, “matrimonio”, “puro vs impuro”, “aprobado 
vs pecaminoso”, “amor”, etc. Los cambios paradigmáticos producen in-
seguridad emocional, la cual se traduce en pensares rígidos o funda-
mentalistas. Los roles de género “tradicionales” provienen de diversos 
paradigmas, que no pueden ser automáticamente clasificados en “bue-
nos” o “malos”.

En la dimensión de la teología práctica, considero que el colectivo 
requiere un acompañamiento espiritual o pastoral, por los procesos de 
búsqueda y también para contribuir a sanar las heridas emocionales 
que impiden vivir su espiritualidad en plena comunión con Dios, con 
otros y otras y con su entorno. Un/a pastor/a no puede remplazar la 
pérdida de comunidad y cohesión que tuvieron en su adolescencia y 
juventud, pero podría ayudarles a comprender y analizar su historia, 
de dónde viene su experiencia bautista, que efectos positivos y negati-
vos ha tenido en su formación, y cuáles son las alternativas para ellos.

Se debería fortalecer la praxis comunitaria de inclusión explícita de 
la población sexo-genérica diversa (llamado “acción afirmativa” en cul-
turas anglo-sajonas), sin desatender las necesidades espirituales de las 
mayorías heteronormativas o cis-hetero. Como dice César Henríquez: 
“Por eso, es inadmisible seguir discriminando y alimentado actitudes 
homofóbicas, transfóbicas o lesbofóbicas sobre la base de categorías de 
familia unívocas, de una organización social de carácter patriarcal, de 
una ideología androcéntrica o de una interpretación binaria de la se-
xualidad. En otras palabras, hay que replantear la espiritualidad a la luz 
de los desafíos que la sexo-diversidad presenta”.20 El trabajo de Enrique 

19	 Cf. John Boswell, Cristianismo, tolerancia social y homosexualidad: los gays en Eu-
ropa occidental desde el comienzo de la era cristiana hasta el siglo XIV (Muchnik, 
1998).

20	 La presencia de una ausencia: sexodiversidad, espiritualidad y teología (DEI, 2015).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
194

Vega-Dávila21 plantea reformar los textos litúrgicos del Padre Nues-
tro y del Credo Apostólico, para que incluyan a la población diversa. 
Se requiere una praxis pastoral afirmativa “cuir” (de la pronunciación 
en español de la palabra “queer” [chueco], que engloba la liberación 
de los roles rígidos de género y afirme las diversidades sexo-genéricas 
no heteronormativas. La religión cristiana afirma una creación por un 
Dios benevolente, y la inclusión de toda la humanidad en este recono-
cimiento de la bondad y belleza de la creación, que llamamos “fe”.

Bibliografía
Armstrong, Karen. Los orígenes del fundamentalismo en el judaísmo, el cristia-

nismo y el islam. Tusquets Editores, 2004.
Bidegain, Ana María. “El cristianismo y el cambio socio político de las mu-

jeres latinoamericanas”. Sociedad y Religión XXIV, núm. 42 (2014): 
160–93.

Boswell, John. Cristianismo, tolerancia social y homosexualidad: los gays en 
Europa occidental desde el comienzo de la era cristiana hasta el siglo 
XIV. Muchnik, 1998.

Bourdieu, Pierre. “Génesis y estructura del campo religioso”. Relaciones. Es-
tudios de historia y sociedad XXVII, núm. 108 (2006): 29–83. https://
sitios.colmich.edu.mx/relaciones25/index.php/numeros-anterio-
res/9-numero/67-relaciones-108-otono-2006-vol-xxvii.

Douglas, Mary. Pureza y peligro: un análisis de los conceptos de contaminación 
y tabú. Siglo XXI, 1973.

Fuentes Belgrave, Laura. “Cambios en las creencias religiosas en Costa 
Rica”. Siwo Revista de Teología 9, núm. 1 (2015): 51–77. https://doi.
org/10.15359/siwo.9-1.3.

Garcez Leme, Maria Cecilia. “Pedagogia social crítica e teologias da liber-
tação: caminhos que se encontram na práxis latinoamericana”. Revista 
Dialogos 18, núm. 2 (2012): 125–36. https://portalrevistas.ucb.br/in-
dex.php/rdl/article/view/3920.

21	 Cf. “Plegarias diversas, cuerpos que oran. Género, religión y lenguaje”, Debate 
Feminista 63 (2022): 53–76.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
195

Gloor, Daniel André. “El Fundamentalismo islámico en Malasia”. Vida y Pen-
samiento 38, núm. 2 (2018): 55–82. http://www.ubl.ac.cr/revistas/in-
dex.php/vyp/article/view/53.

Hanks, Tom. “Masculinidades (hand-out de un seminario)”. Otras ovejas Ar-
gentina, 2004.

Henríquez, César. La presencia de una ausencia: sexodiversidad, espirituali-
dad y teología. DEI, 2015.

Hervieu-Léger, Danièle. El peregrino y el convertido: la religión en movimien-
to. Ediciones del Helénico, 2004.

Jara, Oscar H. “Educación popular y cambio social en América Lati-
na”. Oxford University Press and Community Development Jour-
nal, 2010. https://dalbandhassan.wordpress.com/wp-content/
uploads/2011/04/oxford-university-educacic3b3n-popular-y-cam-
bio-social-en-al-2010.pdf.

Jara, Oscar H. “Popular education and social change in Latin America”. Com-
munity Development Journal 45, núm. 3 (2010): 287–96. https://doi.
org/10.1093/cdj/bsq022.

La Mesa Redonda Latinx. Género, sexualidad y la Biblia. Center for LGBTQ 
and Gender Studies in Religion, 2016. https://fefamiliaigualdad.org/
wp-content/uploads/2014/03/GeneroSexualidadylaBiblia_Web.pdf.

Leme Garcez, Maria Cecilia, Priscila Calvo Campos, y José Mario Méndez 
Méndez. “Resistencias, insurgencias y (re)existencias en Costa Rica: 
contribuciones pedagógicas”. Atos de Pesquisa em Educação 18 (julio 
de 2023): 1–23. https://doi.org/10.7867/1809-03542022e11034.

Mejía Jiménez, Marco Raúl. “La Educación Popular: Una construcción co-
lectiva desde el Sur y desde abajo”. Education Policy Analysis Archives 
22, núm. 62 (2014): 1–30. https://epaa.asu.edu/index.php/epaa/article/
view/1454/1302.

Núñez Hurtado, Carlos. “Educación popular: una mirada de conjunto”. De-
cisio, 2005, 3–14.

Parker G., Cristián. “Pluralismo religioso y cambio de paradigma identitario 
en el campo político latinoamericano actual”. En Símbolos, rituales re-
ligiosos e identidades nacionales. Los símbolos religiosos y los procesos 
de construcción política de identidades en Latinoamérica, editado por 
Aldo Rubén Ameigeiras. CLACSO, 2014.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
196

Preiswerk, Matthias. Travesías. Itinerario pedagógico, teológico y político. Plu-
ral editores, 2022.

Sicre Díaz, José Luis. El pentateuco. Introducción y textos selectos. San Benito, 
2004.

Soto, Oscar. “Religión, feminismo y resistencias. Los procesos contrahege-
mónicos de América Latina en la historia reciente. Una mirada desde 
Mendoza, Argentina”. Crítica y Resistencias. Revista de conflictos socia-
les latinoamericanos, núm. 2 (agosto de 2016): 150–70. https://www.
criticayresistencias.com.ar/index.php/revista/article/view/76.

Vega-Dávila, Enrique. “Plegarias diversas, cuerpos que oran. Género, re-
ligión y lenguaje”. Debate Feminista 63 (2022): 53–76. https://doi.
org/10.22201/cieg.2594066xe.2022.63.2316.


