
Prácticas teológicas latinoamericanas
Perspectivas bíblicas y pastorales para repensar 

la teología práctica 

Informes de investigaciones

AGOSTO 2023

 SAN JOSÉ, COSTA RICA – VOL. 3, NO. 1 – ENERO/JULIO 2023



Editorial SEBILA
Universidad Bíblica Latinoamericana, UBL

Apdo 901-1000, San José, Costa Rica
Tel.: (+506) /2283-8848/2283-4498

Fax.: (+506) 2283-6826
E-mail: libreria@ubl.ac.cr

www.ubl.ac.cr

La revista Teología Práctica Latinoamericana es una publicación periódica 
de la Universidad Bíblica Latinoamericana, cuyo objetivo es promover y 
socializar la producción científica en las diferentes áreas disciplinarias de la 
teología práctica, tomando en cuenta las fuentes que dan vida al quehacer 
teológico cristiano: Biblia, tradición, razón y realidad socioambiental. El 
equipo editorial de la revista está consciente de la importancia de promover 
este tipo de publicaciones académicas, ya que a través de ellas se pueden 
abordar de forma crítica, responsable y transformadora los diferentes temas 
pastorales que enfrentan nuestras sociedades. Para mayor información so-
bre esta publicación, comunicarse al correo info@ubl.ac.cr

{Q|

COORDINACIÓN EDITORIAL

Dr. Angel Eduardo Román-López Dollinger

M. Phil. Sara Baltodano Arróliga

Mgr. Nidia V. Fonseca Rivera

DIAGRAMACIÓN Y DISEÑO 
Angel Eduardo Román-López Dollinger

San José, Costa Rica 2026



 Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1 – Enero/Junio 2026
3

Praxis cristiana en clave hermenéutica 5
Experiencias pastorales liberadoras en América Latina

Angel Eduardo Román-Lopez Dollinger

El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa” 11
Imaginación productiva y ética del cuidado desde la hermenéutica 
ecofeminista
Sara Baltodano Arróliga

Hermenéutica pentecostal feminista 49
Reflexiones sobre el ministerio pastoral de mujeres en la Iglesia de 
Dios Evangelio Completo de Costa Rica
Josseth Danisa Cortés Portuguez

Contenido



 Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1 – Enero/Junio 2026
4

Contenido

De la discapacidad a la pastoral 79
Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad

Dayana Michel Monterroza Sánchez

Lo divino desde el margen 107
Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en una 
cultura hostil estadounidense
Nidia Fuentes Menjivar

La mujer como sujeto hermenéutico y teológico 151
Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario colonial y 
patriarcal
Juan Pablo Vega Carvajal

Entrevistas
“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado 
en la escuela dominical”

177

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La Paz, 
Bolivia
Caroline Sölle de Hilari

Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco 
Zavaleta

197

Una biografía de compromiso teológico y pastoral

Nidia V. Fonseca Rivera



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026

PRAXIS CRISTIANA EN CLAVE HERMENÉUTICA

Experiencias pastorales liberadoras en América Latina  

Angel Eduardo Román-López Dollinger*
a.roman@ubl.ac.cr 

CHRISTIAN PRAXIS IN A HEREMENEUTICAL KEY

Liberating pastoral experiences in Latin America

Artículo aprobado el 14 de noviembre de 2025

* 	 Teólogo suizo-guatemalteco, anglicano. Actualmente es docente en teología y asesor 
en investigación en la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL) de Costa Rica. 
Áreas de investigación e interés profesional: metodología de la investigación, teología 
práctica y estudios en masculinidades.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
5

Praxis cristiana en clave hermenéutica
Experiencias pastorales liberadoras en América Latina

Angel Eduardo Román-López Dollinger

Es una profunda satisfacción y alegría presentar este número de la 
revista Teología Práctica Latinoamericana, la cual es un proyecto 
de producción científica de la Escuela de Ciencias Teológicas de 

la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL). El título de este nú-
mero no solo refleja un enunciado programático de la hermenéutica 
teológica y pastoral, sino también es un llamado urgente a fortalecer 
la reflexión crítica y productiva sobre los desafíos más apremiantes del 
quehacer teológico latinoamericano y caribeño. La teología práctica 
construida a partir de la reflexión crítica de las realidades de nuestros 
pueblos y culturas, no puede limitarse a ser una disciplina hermenéu-
tica abstracta, sino debe seguir asumiendo el compromiso de construir 
conocimiento teológico que transforme realidades adversas. Esta exi-
gencia teórica y práctica obedece a que la vitalidad metodológica de la 
teología práctica latinoamericana reside en su capacidad de interpretar 
el kairós histórico desde la fe y, de este modo, impulsar la praxis cristia-
na transformadora. En esta entrega de la revista, invitamos a las perso-
nas lectoras a sumergirse en una reflexión crítica sobre la intersección 
de los tres ejes fundamentales que abordan los artículos y que se sitúan 
en el desafiante y complejo contexto de la pastoral latinoamericana: 
hermenéutica teológica, praxis cristiana e imaginarios religiosos.



Praxis cristiana en clave hermenéutica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
6

En la teología práctica latinoamericana, la hermenéutica es un 
instrumento metodológico que condensa conocimientos teológicos 
derivados de experiencias pastorales. La praxis cristiana en clave her-
menéutica implica, entonces, reconocer que el compromiso de la fe 
es, sobre todo, un proceso de interpretación teológica, pues en toda 
acción pastoral —desde la más sencilla hasta la más compleja— media 
una comprensión del mundo, de Dios, del ser humano y de sus accio-
nes. Por ello, la hermenéutica debe ser una epistemología de la acción 
transformadora y no solamente un ejercicio teórico de interpretación. 
En este contexto la pregunta hermenéutica crucial no se centra solo en 
el mensaje de un texto (sagrado), sino en el significado que ese mensaje 
tiene para las comunidades y en cómo se debe responder pastoralmen-
te a ese significado. En este punto, los símbolos e imaginarios religiosos 
adquieren gran relevancia, ya que dan forma a la religiosidad popular 
y a la práctica pastoral, manifestándose en forma de metáforas, narra-
tivas locales y otras representaciones culturales de la fe.

En el ámbito latinoamericano, esta articulación se concreta en la 
circularidad hermenéutica, una metodología clave de la teología la-
tinoamericana de la liberación, compuesta por tres mediaciones dia-
lécticamente interconectadas y orientadas a la transformación social: 
ver-juzgar-actuar. La mediación ver exige una lectura crítica de las rea-
lidades de vulnerabilidad y exclusión social. La mediación juzgar con-
siste en la interpretación teológica de esa realidad a la luz del Evangelio. 
Finalmente, la mediación actuar es la respuesta praxiológica (pastoral) 
que busca reconfigurar el mundo en perspectiva del Reino de Dios y su 
justicia. No obstante, los complejos desafíos actuales de las sociedades 
latinoamericanas, como la crisis ecológica, el empobrecimiento siste-
mático, la migración forzada, la violencia de género, el fundamentalis-
mo religioso y los discursos de odio, exigen interpretaciones teológicas 
capaces de expandir esta matriz hermenéutica liberadora. Esta expan-
sión se desarrolla en tres direcciones clave, todas ellas presentes en los 
artículos de este número: hermenéutica desde el cuerpo y la identidad, 
hermenéutica del símbolo y del imaginario religioso, y hermenéutica de-
colonial de la resistencia.



Angel Eduardo Román-López Dollinger

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
7

La hermenéutica desde el cuerpo y la identidad reconoce el cuerpo 
como locus teológico. Desde la identidad de género, esto implica que 
el cuerpo violentado —como el de las mujeres migrantes, con disca-
pacidad o con liderazgo religioso— se constituye en el texto sagrado 
para interpretar la realidad y construir nuevos conocimientos y sabe-
res teológicos. Este enfoque es crucial porque la fe se experimenta en 
la corporalidad marcada por el género, la cultura y la funcionalidad, 
sentando así las bases de una hermenéutica interseccional.

La hermenéutica del símbolo y del imaginario religioso recupera la 
dimensión teológica-pastoral de estos elementos, a menudo subesti-
mados, pero que son fundamentales para comprender las experiencias 
de fe populares. Esta hermenéutica busca construir nuevos símbolos e 
imaginarios religiosos que fomenten pastorales liberadoras y del cui-
dado mutuo, concibiendo, por ejemplo, a Dios como Madre/Padre de 
amor incondicional. Este enfoque se puede considerar como una her-
menéutica de la de-construcción y co-construcción, pues su fin es des-
articular imaginarios coloniales, patriarcales y exclusivistas para crear 
colectivamente metáforas del Reino de Dios inclusivas y liberadoras.

Por último, la hermenéutica de la resistencia decolonial busca ser 
una alternativa a los imaginarios hegemónicos basados en la coloniali-
dad del saber y del poder. Según esta hermenéutica el poder patriarcal 
en contextos eclesiales no es un accidente histórico, sino producto de la 
lógica colonial. Por ello, la interpretación teológica crítica debe partir 
de una hermenéutica de la desobediencia epistémica, leyendo la Biblia, 
la tradición y las experiencias de vida desde los márgenes, es decir, 
desde las epistemologías del Sur. En ese sentido, para las mujeres y 
personas indígenas, afrodescendientes, inmigrantes y discapacitadas, 
la fe se convierte en un acto radical de agencia y empoderamiento que 
resignifica lo divino desde sus propias experiencias de resiliencia, dis-
tanciándose así de doctrinas impuestas por la tradición colonial.

Sobre la base de estas reflexiones, presentamos los siete artículos de 
este número de la revista, en los cuales se ofrecen herramientas her-
menéuticas de gran valor, incluyendo análisis teológicos-pastorales y 



Praxis cristiana en clave hermenéutica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
8

reflexiones derivadas de entrevistas que muestran las implicaciones 
prácticas de esta hermenéutica.

El primer artículo, escrito por Sara Baltodano Arróliga, ofrece una 
reflexión hermenéutica-pedagógica para la teología práctica, abogan-
do por un acompañamiento pastoral que trascienda lo discursivo para 
ubicarse en el universo simbólico y metafórico. A partir de un estudio 
de caso con un adolescente Ngäbe, la autora articula tres ejes concep-
tuales: enfoque narrativo, hermenéutica teológica ecofeminista y el pa-
pel teórico-práctico de la imaginación. Para la autora, la imaginación 
productiva conduce a una ética transformadora del cuidado. Al validar 
hermenéuticamente las cosmovisiones indígenas, subraya que las me-
táforas personales y colectivas son claves para comprender conflictos y 
anhelos profundos. Este aporte es un ejemplo concreto de interseccio-
nalidad práctica, recordando que el acompañamiento pastoral también 
exige estar en sintonía con el lenguaje no verbal del alma.

El segundo artículo, escrito por Josseth Danisa Cortés Portuguez, 
analiza la tensión teológica en torno al ministerio de las mujeres en 
la Iglesia de Dios Evangelio Completo en Costa Rica. La autora critica 
las interpretaciones bíblicas literalistas y patriarcales que han restrin-
gido históricamente el liderazgo pentecostal femenino, proponiendo 
un cambio de paradigma hermenéutico. Para ello, recurre a un sólido 
andamiaje metodológico que integra la estructura circular de la com-
prensión, los tres polos del método teológico, la desobediencia episté-
mica y la circularidad hermenéutica. La autora rescata el liderazgo his-
tórico de mujeres pentecostales, validando la experiencia espiritual y el 
liderazgo femenino como fuentes legítimas de conocimiento teológico 
que promueven justicia de género en el ámbito pentecostal.

El tercer artículo, escrito por Dayana Michel Moterrosa Sánchez, 
aborda la discapacidad desde la perspectiva pastoral, un tema históri-
camente invisibilizado y cargado de estigmas religiosos. La autora bus-
ca desmantelar las narrativas que la conciben la discapacidad como un 
castigo divino o como un mero objeto de caridad. Propone, en cambio, 
pasar de una pastoral para personas con discapacidad a una pastoral 



Angel Eduardo Román-López Dollinger

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
9

con ellas. Esto implica criticar los modelos (imaginarios) teológicos 
excluyentes y, a la vez, co-construir comunidades de fe auténticamente 
acogedoras y accesibles. Un aspecto vital de su aporte es el llamado que 
hace a fomentar una eclesiología de la comunión, donde la diversidad 
se perciba como una riqueza del Cuerpo de Cristo.

El cuarto artículo, escrito por Nidia Fuentes Menjivar, examina la 
resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en el contexto 
estadounidense, donde la exclusión, el desarraigo y el racismo operan 
como un crisol que purifica la fe, de estas mujeres forzándolas a rein-
terpretar lo sagrado desde sus cuerpos y luchas cotidianas. Desde una 
perspectiva decolonial, la autora muestra la forma en que esta espiri-
tualidad encarnada deriva en un acto radical de agencia, empodera-
miento y resistencia. Aquí la fe funciona no solo como consuelo ante 
el trauma de la migración, sino como fuente de resiliencia y empo-
deramiento colectivo. Al redefinir su relación con lo divino fuera de 
las doctrinas patriarcales, estas mujeres desafían simultáneamente los 
discursos religiosos hegemónicos y proponen una teología viva que 
emerge desde los márgenes.

El quinto artículo, escrito por Juan Pablo Vega Carvajal, es una re-
flexión teológica sobre la exclusión histórica de las mujeres en el cris-
tianismo patriarcal. El autor afirma que las epistemologías coloniales 
y los imaginarios religiosos patriarcales promueven la injusticia de 
género, violentan a las mujeres y les impiden el acceso a los espacios 
religiosos (eclesiales) de poder. Una clave hermenéutica alternativa es 
reconfigurar la presencia de las mujeres como sujetos teológicos legí-
timos. El autor concluye con unas orientaciones metodológicas para 
construir una teología con equidad de género. Asimismo, hace un lla-
mado solidario a desmantelar las estructuras de poder masculinizantes 
y a construir comunidades de fe más justas y evangélicas.

El sexto artículo, escrito por Caroline Sölle de Hilari, es un análisis, 
a través de una entrevista, de la experiencia del colectivo “Sin Vergüen-
za” de Bolivia, el cual surgió como una obra misionera bautista y se dis-
tanció de su iglesia de origen debido a sus interpretaciones patriarcales 



Praxis cristiana en clave hermenéutica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 5-10 – Enero/Junio 2026
10

sobre género y sexualidad. Sus miembros ven esta ruptura como un 
“trauma eclesial”, pero a la vez consideran su vivencia eclesial anterior 
como un “capital social”. En su nuevo caminar, el colectivo construye 
una nueva hermenéutica teológica a partir de la relectura de textos bí-
blicos y de su labor socio-educativa. Su experiencia refleja la importan-
cia de construir comunidades de fe alternativas y afirmativas, donde 
un acompañamiento pastoral abierto prevalece para sanar las heridas 
producidas por imaginarios religiosos conservadores.

El séptimo artículo, escrito por Nidia V. Fonseca Rivera, es una en-
trevista que describe la experiencia pastoral del obispo de la Iglesia 
Metodista del Perú César Llanco Zavaleta, cuya trayectoria ministerial 
y pensamiento teológico tiene como base la herencia de la Reforma 
Protestante: una iglesia que se reforma constantemente. Para el obispo 
es muy importante que la presencia pastoral activa de la comunidad 
haga realidad el principio wesleyano de “el mundo es mi parroquia”. 
Por ello, la misión de la iglesia es salir a la calle y acercarse al sufri-
miento cotidiano de las personas, para acompañarlas desde sus pro-
pias realidades y poniendo énfasis en el valor pastoral de la dimensión 
lúdica, la cual, junto al estudio y la reflexión teológica crítica, permite 
fomentar la construcción de comunidades de fe saludables.

El equipo editorial de la revista confía que esta colección de re-
flexiones teológicas y pastorales sea una fuente de motivación y un 
catalizador para una reflexión teológica y una práctica pastoral que se 
fundamenten en una hermenéutica más consciente, inclusiva y crítica. 
Agradecemos a las personas autoras por la calidad y profundidad de 
sus aportes; asimismo, agrademos a las personas lectoras por ser parte 
activa de la siempre reconfortante tarea de hacer teología práctica lati-
noamericana transformadora.

10 de noviembre de 2025
Ettingen, Basilea, Suiza



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026

EL “GUARDIÁN DEL RÍO” DISIPA LA “NEBLINA SILENCIOSA”

Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 
hermenéutica ecofeminista

Sara Baltodano Arróliga*
sarabaltodano1@yahoo.com

THE “GUARDIAN OF THE RIVER” DISPELS THE “SILENT FOG”

Productive imagination and ethics of care from 
ecofeminist hermeneutics

Artículo aprobado el 29 de octubre de 2025
Artículo recibido el 22 de octubre de 2025

* 	 Bachiller en Psicología (Universidad de Costa Rica); Maestría en Teología Práctica – 
M.Phil. (St. Andrews University, Escocia). Ha sido profesora de Psicología y Teología 
Práctica en el Seminario Presbiteriano en Bogotá, Colombia; Unión Evangélica 
Universitaria en La Paz, Bolivia; Seminario Presbiteriano en Fortaleza, Brasil; 
Universidad Bíblica Latinoamericana en San José, Costa Rica.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”
Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 

hermenéutica ecofeminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
11

Sara Baltodano Arróliga

Resumen

El acompañamiento pastoral, en su más elevada concepción, constituye un 
acto de comunicación que trasciende la mera palabra para sintonizar con 
el lenguaje de los sentimientos y emociones, que a menudo se desvela en 
metáforas, imágenes y rituales. Este universo simbólico, personal y colectivo, 
opera como el mapa fundamental de la experiencia humana, delineando la 
percepción de la realidad, la identidad y la fe.

Si quienes acompañan pastoralmente se restringen a un plano meramente 
discursivo, centrado en los hechos de una vivencia sin explorar sus dimen-
siones subyacentes, corren el riesgo de ser superficiales. Ignorar, por tanto, la 
rica topografía del símbolo conlleva a que el acompañamiento pierda claves 
esenciales para la comprensión de los conflictos, los anhelos y las esperanzas 
más profundas. En contraposición, los enfoques que reconocen, validan e 
interactúan activamente con los universos simbólicos de personas y comu-
nidades, se erigen como mediaciones potentes no sólo para la sanación, sino 
también para el crecimiento y el llamado a la praxis transformadora.

Este artículo desarrolla un ejercicio hermenéutico a partir de un estudio de 
caso con el objetivo principal de convertirse en una herramienta pedagógica 
para los diversos cursos de Teología Práctica. Basamos nuestras reflexiones 
a partir del caso de un adolescente de la etnia Ngäbe desde tres marcos con-



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
12

ceptuales: Enfoque narrativo, Hermenéutica de la Teología Ecofeminista y 
“La imaginación en el discurso y en la acción” de Paul Ricoeur. Examinamos 
cómo las metáforas se convierten en vías privilegiadas para el acompaña-
miento pastoral, que respeta las singularidades de los universos simbólicos 
de las personas, las cosmovisiones y la sabiduría de las comunidades. Toma-
mos en consideración ejes transversales y las perspectivas interseccionales de 
género, edad, cultura y etnia desde el contexto latinoamericano y caribeño.

Palabras clave: acompañamiento, universos simbólicos, metáforas, imagina-
ción, praxis transformadora.



The “guardian of the river” dispels the “silent fog”
Productive imagination and ethics of care from 

ecofeminist hermeneutics

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
13

Sara Baltodano Arróliga

Summary

Pastoral accompaniment, in its highest conception, constitutes an act of com-
munication that transcends mere words to tune into the language of feelings 
and emotions, which is often unveiled through metaphors, images, and rit-
uals. This symbolic universe, both personal and collective, operates as the 
fundamental map of human experience, delineating the perception of reality, 
identity, and faith.

If pastoral caregivers restrict themselves to a merely discursive plane, focus-
ing on the facts of an experience without exploring its underlying dimen-
sions, they run the risk of being superficial. Ignoring the rich topography 
of the symbol, therefore, causes the accompaniment to lose essential keys 
for the comprehension of deeper conflicts, longings, and hopes. In contrast, 
approaches that recognize, validate, and actively interact with the symbolic 
universes of individuals and communities are established as powerful medi-
ations not only for healing but also for growth and the call to transformative 
praxis.

This article develops a hermeneutical exercise based on a case study, with the 
main objective of becoming a pedagogical tool for various Practical Theology 
courses. We base our reflections on the case of an adolescent from the Ngäbe 
ethnic group through three conceptual frameworks: Narrative Approach, 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
14

Ecofeminist Liberation Theology Hermeneutics, and Paul Ricoeur’s “The 
Imagination in Discourse and Action.” We examine how metaphors become 
privileged pathways for pastoral accompaniment that respects the singulari-
ties of people’s symbolic universes, worldviews, and the wisdom of communi-
ties. We consider cross-cutting axes and intersectional perspectives of gender, 
age, culture, and ethnicity within the Latin American and Caribbean context.

Keywords: accompaniment, symbolic universes, metaphors, imagination, 
transformative praxis.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
15

El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”
Imaginación productiva y ética del cuidado desde la 

hermenéutica ecofeminista

Sara Baltodano Arróliga

El acompañamiento pastoral es un estudio y un arte que busca 
tender puentes entre la sociedad, la fe, la espiritualidad, la natu-
raleza y las complejidades de la responsabilidad social. En este 

delicado equilibrio, el lenguaje simbólico no es meramente una media-
ción auxiliar, sino un componente central y catalizador del proceso de 
sanación y crecimiento. A diferencia del lenguaje literal, que se enfoca 
en la descripción objetiva de la realidad, el lenguaje simbólico, com-
puesto por mitos, rituales y metáforas abre una puerta a la experiencia 
interior, que a menudo es inefable e irracional. Su valor radica en su 
capacidad para articular lo que cuesta decir en palabras, dando forma 
a las emociones, los conflictos y las esperanzas más profundas de las 
personas y las comunidades.

El ámbito del acompañamiento pastoral, en sus dimensiones tan-
to psicológica como teológico-pastoral, con frecuencia es abordado 
a través de paradigmas eurocéntricos que a menudo han demostra-
do ser insuficientemente sensibles a las particularidades culturales y 
socio-históricas de América Latina y el Caribe. Debido a ello es que 
ha estado emergiendo fuertemente un enfoque interdisciplinario e in-



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
16

terseccional que reconoce que las experiencias humanas y la cultura 
no constituyen un espacio neutro, sino un territorio intrínsecamente 
forjado por la etnia, la fe, la edad, el género, la historia y las cosmovi-
siones ancestrales.

La prioridad hermenéutica y metodológica de las 
experiencias situadas y encarnadas

El acompañamiento pastoral es parte de las disciplinas de la teo-
logía práctica. Toda conceptualización de teología práctica, como la 
que resumiremos aquí, debe ser dinámica, abierta y siempre reformán-
dose para que no pierda su capacidad de responder científicamente a 
las necesidades de formación académica y, sobre todo, a las realidades 
pastorales actuales en el contexto de Abya Yala, continente plural y di-
verso. Para lograrlo, hacemos entretejidos y entrecruces reconociendo 
las epistemologías de los pueblos originarios afrodescendientes, vali-
dando y respetando las sabidurías y los valores que transmiten.1

Respetamos las manifestaciones de Dios en medio de las vivencias 
propias y actividades cotidianas de comunidades originarias y afrodes-
cendientes, interpelandonos desde la fe cristiana por los relatos indíge-
nas y viceversa, promoviendo de esta forma otros tipos de conocimien-
tos, los cuales van más allá de las fronteras tradicionales de la teología 
cristiana como formas legítimas de saber teológico. Así, la teología 
práctica como disciplina se convierte en una pedagogía ecuménica.2

La Escuela de Ciencias Teológicas de la Universidad Bíblica Lati-
noamericana organizó una Consulta sobre Teología Práctica latinoa-
mericana y caribeña, realizada virtualmente durante febrero, marzo y 
abril de 2021. El equipo organizador de la consulta elaboró la siguiente 
conceptualización de teología práctica, no como una definición cerra-

1	 Cf. Ruth Vindas y Raquel Huertas-Sánchez, “Pedagogía de la fe: Apuntes de la 
Consulta de Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña”, Teología Práctica La-
tinoamericana 3, núm. 1 (2024): 135.

2	 Cf. Ibid., 137.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
17

da, con el fin que sirviera de guía metodológica para alcanzar elaborar 
los temas centrales a trabajar durante las conferencias y las mesas de 
trabajo de la consulta:

La teología práctica es una disciplina teológica que se encarga 
de reflexionar sobre la praxis cristiana. Su objetivo es la cons-
trucción de conocimiento colectivo del Evangelio como fuerza 
liberadora y transformadora. Reflexiona de forma crítica, multi-
disciplinaria, contextual y en diálogo con las praxis de otras re-
ligiones, ciencias y sabidurías ancestrales. Se orienta a proteger 
toda la creación y se compromete activamente con la justicia, la 
equidad y la participación plena.3

Las pesquisas en la teología práctica latinoamericana y caribeña 
trascienden la mera delimitación geográfica y se erigen en ejercicios 
reflexivos permanentes sobre el horizonte de sentido. La comprensión 
de la acción divina a través de la Ruah se articula fundamentalmente 
a partir de la lectura de los signos de los tiempos inscritos en la diver-
sidad y complejidad de nuestros contextos históricos. De este modo, 
la historia de las comunidades de fe no es concebida como escenario 
neutral de acontecimientos, sino como lugar teológico privilegiado.

Sobre la base de esta primacía del contexto, se conceptualizan los 
marcos teóricos que proponemos y que deben estar en diálogo intrín-
seco con las comunidades. Dicho trayecto se encuentra permanente-
mente impulsado por una dimensión utópica que impulsa con fuerza 
y moviliza la reflexión hacia la construcción de realidades alternativas 
aún inexistentes. El quehacer de la Teología Práctica, por lo tanto, en-
cuentra su mayor potencial en la construcción de la praxis de la fe a 
partir de este anclaje histórico, garantizando de este modo que la re-
flexión y la acción teológica se validen en la transformación concreta 
de la realidad.4

3	 Angel Eduardo Román-López Dollinger, “Presentación de las conferencias: Ex-
periencias, desafíos y perspectivas de la Teología Práctica Latinoamericana”, Teo-
logía Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 10.

4	 Cf. Sara Baltodano-Arróliga, “Sentémonos alrededor de la mesa: Conclusiones y 
reflexiones de las mesas de trabajo de la Consulta de Teología Práctica Latinoa-
mericana y Caribeña”, Teología Práctica Latinoamericana 3, núm. 1 (2024): 7–8. 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
18

Las reflexiones de este artículo se adscriben dentro de las ideas de 
los párrafos anteriores. El método que implementamos aquí proviene 
de la Circularidad Hermenéutica de la Teología Práctica latinoameri-
cana, donde el orden procedimental se invierte respecto a los modelos 
teológicos de carácter deductivo.5 Los estudios de caso en cursos de 
Teología Práctica son ejercicios circulares de praxis que, partiendo de 
realidades concretas las ilumina con las teorías teológicas con el fin de 
transformarlas y, a su vez, generan nuevas teorías de acción desde esas 
mismas transformaciones.

Debido eso, este estudio no comienza con la exposición de mar-
cos conceptuales para luego ilustrarlos mediante ejemplos. No. En su 
lugar, nos ceñimos al imperativo de partir de la vida concreta, de los 
dolores encarnados y las realidades situadas que constituyen puntos 
de partida y fuente primaria de la verdad teológico-pastoral. Dicha 
aproximación establece que la experiencia de José, un adolescente y el 
acompañamiento de la pastora doña Marta, ambos de la etnia Nägbe, 
se constituye en el acto primero de la reflexión teológico-pastoral que 
desarrollamos.

José, un adolescente de 16 años de la etnia Nägbe en Panamá, 
se siente triste, desmotivado, deprimido.6 A través del acompa-
ñamiento pastoral de doña Marta, José externaliza que siente 
como si lo rodeara una “neblina silenciosa”.

5	 Para investigar más sobre la metodología de Circularidad Hermenéutica, suge-
rimos consultar los siguientes documentos: Nidia V. Fonseca Rivera, “Teología 
Práctica: ¿Qué metodología se transita desde la visión epistemológica latinoa-
mericana y caribeña?”, Teología Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 2; 
Angel Eduardo Román-López Dollinger, “El método de la teología práctica en 
la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El trinomio prác-
tica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en Teología Prác-
tica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel Eduardo Ro-
mán-López Dollinger (SEBILA, 2022); Sara Baltodano Arróliga, “Reflexionando 
acerca del método de Circularidad Hermenéutica”, Vida y Pensamiento 40, núm. 
1 (2020): 1; Lothar Carlos Hoch, “Reflexiones en torno al método de la teología 
práctica”, en Teología Práctica en el contexto de América Latina, 3a ed., ed. Chris-
toph Schneider-Harpprecht y Roberto E. Zwetsch (CLAI, 2011).

6	 Este es el término que José utiliza para describir su estado de ánimo. No entramos 
a describir el concepto clínico de la depresión.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
19

En el proceso de deconstrucción, José descubre que su depre-
sión no es un dolor personal, sino que lo vincula con la metáfora 
de la “tristeza de la tierra” como el sufrimiento histórico y am-
biental de su pueblo.
Esta metáfora facilita a José a re-contextualizar su dolor. En lu-
gar de ver la “neblina silenciosa” (depresión) como un fracaso 
personal o desorden mental, termina relacionándola como parte 
de una tristeza colectiva más grande, lo cual lo lleva a reescribir 
una nueva narrativa de su identidad como “guardián del río”. 7

Ilustración 1
“Neblina silenciosa”. Percepción de José sobre la situación que atraviesa

Fuente: Imagen elaborada con IA y descargada de la plataforma Freepik.

Iniciar con el resumen de las experiencias de José nos permite la 
práctica efectiva de la hermenéutica de la sospecha desde la etapa ini-
cial. La depresión, a la que José le pone el nombra de “neblina silencio-
sa”, no debe considerarse como un mero síntoma clínico, sino como un 
clamor profético no expresado que interpela directamente a las teorías 
que se basan en el método científico positivista y deductivo.

De ahí que la experiencia de José es un llamado que nos interpela y 
nos obliga a cuestionar la validez de cualquier marco conceptual que 
no logre explicar o abordar la problemática que él encarna. Si una teo-
7	 Creemos pertinente y responsable informar que en el presente escrito usamos un 

estudio de caso hipotético con propósitos pedagógicos que estimulan el ejercicio 
hermenéutico y el pensamiento crítico. La narrativa de José y su experiencia con 
la “neblina silenciosa” no corresponde a un acompañamiento real específico, sino 
que es una elaboración con fines demostrativos basada en experiencias empíricas. 
Aunque José no sea real en sí mismo, él encarna las problemáticas y las dinámicas 
descritas que sí son reales para muchas y muchos adolescentes que buscan su 
identidad en etnias que resisten la colonialidad y la destrucción de la creación. 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
20

ría sobre la espiritualidad o el malestar individual aísla a José dentro de 
su propia culpa, tendríamos que desautorizarla inmediatamente. Insis-
timos, solo después de sumergirnos en la narrativa de José legitimamos 
la convocatoria de los marcos de interpretación como mediaciones.

Marcos de interpretación y praxis liberadora

La premisa central sobre la que descansa nuestra reflexión que el 
lenguaje verbal, con su estructura lineal, a menudo es insuficiente 
cuando las personas intentan articular sus conflictos más profundos. 
Un trauma, un duelo no resuelto o una crisis de identidad, pocas veces 
se expresan completamente con palabras. Las experiencias complejas 
suelen articularse mejor a través de metáforas, sueños e imágenes. El 
lenguaje simbólico evita cualquier tipo de reduccionismo, pues su ca-
pacidad polisémica y habilidad para trascender la lógica del discurso 
le permite contener y expresar mejor las complejidades emocionales 
de la experiencia de José. A diferencia del lenguaje literal que, como ya 
dijimos, busca la precisión objetiva, el lenguaje simbólico es evocador, 
operando en las dimensiones de la imaginación y el sentimiento. El 
lenguaje simbólico no se limita a representar una realidad, sino sobre 
todo la encarna y la hace tangible a nivel emocional y espiritual.8

El acompañamiento pastoral a José se nutre de aportes de diver-
sas vertientes filosóficas, terapéuticas y teológicas. Aquí articulamos 

8	 La metáfora del “desierto”, por ejemplo, podría ir más allá del lugar geográfico 
para simbolizar un período de soledad, falta de compromiso comunitario o una 
prueba de fe. Del mismo modo, un “río” puede evocar el fluir de la vida, la sana-
ción o la purificación. Igualmente, una mujer que se describe a sí misma como 
“náufraga” podría estar reflejando no solo un sentimiento de soledad, sino un 
trauma histórico de migración y desplazamiento forzado. Quienes acompañan 
pastoralmente, en lugar de solo explorar la soledad, puede indagar sobre la “co-
rriente” que la llevó a esa situación y las “tempestades” que enfrentó junto con sus 
familiares, dándole un sentido más amplio y colectivo a su dolor. De igual forma, 
un hombre que lucha por expresar sus emociones podría externalizar su rigidez 
como “un muro de piedra,” reconociendo finalmente que éste es una construc-
ción impuesta por la sociedad, no una parte inherente de su ser. 



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
21

tres mediaciones: un enfoque narrativo, la hermenéutica ecofeminista 
de liberación y la teoría general de la imaginación de Paul Ricoeur. La 
conjunción de estas propuestas adquiere particular relevancia en con-
textos de opresión propios de América Latina y el Caribe.

Estos marcos de interpretación no son verdades a priori a ser im-
puestas, sino herramientas convocadas por la realidad de José y su co-
munidad para deconstruir la problemática. Al partir de la experiencia 
encarnada de José, como acto primero, nos aseguramos que posea res-
ponsabilidad ética, dado que su validez emana de la capacidad de los 
marcos hermenéuticos para proponer y transformar la vida concreta y 
restaurar la armonía del cuerpo-territorio de José y de su comunidad.

Enfoque narrativo

Para estructurar el diálogo pastoral,9 adoptamos un enfoque na-
rrativo que se sustenta en la estructura de la Terapia Narrativa. Este 
modelo terapéutico no se utiliza como un protocolo clínico, evitando 
así la necesidad de una validación clínica rigurosa, sino como una fi-
losofía para la construcción de sentido que permite a la pastora doña 
Marta utilizar las preguntas mayéuticas para externalizar el problema 
y guiar a José hacia la co-construcción de nuevas narrativas de su his-
toria personal y de su comunidad. Este enfoque es crucial para movili-
zar la imaginación productiva (Paul Ricoeur) y la crítica a la opresión 
(Hermenéutica de Liberación), que desarrollamos más adelante.

Reiteramos que las siguientes fases no buscan replicar un protoco-
lo clínico, sino utilizar la estructura de la narrativa para enmarcar la 
metáfora como el vehículo privilegiado de la verdad de José. Como 

9	 Deseamos destacar que, en el contexto de la Teología Práctica Latinoamerica-
na, el acompañamiento pastoral trasciende el modelo institucional de la “oficina 
pastoral” (propio de algunas visiones eurocéntricas o norteamericanas). El diá-
logo de fe se desarrolla en el espacio-vida de José, en lugares de alta significación 
biocéntrica y comunitaria, como a la orilla del río, bajo un árbol o en el espacio 
compartido del hogar, donde la relacionalidad es visible y palpable. Esto subraya 
la importancia de la encarnación contextual del enfoque narrativo.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
22

mencionamos anteriormente, este proceso permite trazar un camino 
desde la metáfora opresiva (la “neblina silenciosa”) hasta la metáfora 
liberadora (el “guardián del río”). De esta forma vemos cómo las perso-
nas y las comunidades utilizan sus propios símbolos y metáforas para 
dar sentido a sus vidas, en los procesos de externalización, deconstruc-
ción, búsqueda de valores y co-construcción de nuevas narrativas de 
historias personales y colectivas.

La Terapia Narrativa propuesta por Michael White y David Eps-
ton,10 de la cual recibimos inspiración para el enfoque narrativo que 
aquí presentamos, es una especie de viaje de autodescubrimiento y em-
poderamiento que invita a José a convertirse en el autor de su propia 
historia y a encontrar significado y esperanza en su vida. Una de las 
características distintivas de dicho enfoque es el énfasis en despatolo-
gizar y no culpar a José de los problemas. En lugar de etiquetarlo según 
un diagnóstico o síntoma, este enfoque se centra en separar a José de 
sus problemas, permitiéndole examinar críticamente las influencias 
culturales y sociales que moldean su joven vida.

La conversación mayéutica es esencial en un acompañamiento pas-
toral no-directivo, convirtiéndose en un método de diálogo socrático 
para ayudar a la persona a “dar a luz” a sus propias verdades y la pre-
sencia transformadora de Dios que ya reside en su interior. En lugar de 
ofrecer respuestas o dar sermones, la mayéutica transforma el diálo-
go en un proceso de descubrimiento guiado por preguntas circulares, 
abiertas y éticamente responsables, priorizando la cosmovisión Ngäbe 
y la conexión ecológica, y, por supuesto, evitando el lenguaje clínico.

Creemos que es fundamental señalar que, aunque el acompaña-
miento utilice metáforas, imágenes y rituales como apoyo, el ritmo y 
la profundidad del diálogo son establecidos primariamente por José. 
Doña Marta, como acompañante con enfoque narrativo, intenta com-
prender el mundo simbólico de José haciendo preguntas desde una 
perspectiva del no saber. En cierta forma, esto garantiza que el camino 

10	 Cf. Medios narrativos para fines terapéuticos (Paidós, 1993).



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
23

hacia la sanación y praxis transformadora de José emane de su propia 
voz y de su propia cosmovisión.

Hemos de aclarar que las preguntas presentadas en los siguientes 
esquemas funcionan exclusivamente como ejemplos ilustrativos, no 
como un protocolo de interrogatorio cerrado. Estas preguntas sirven 
como referentes heurísticos para doña Marta, indicándole una posi-
ble dirección hermenéutica a seguir, pero que no agotan la conversa-
ción. Doña Marta debe mantenerse firmemente anclada en la ética del 
cuidado, lo que implica que la generación de nuevas preguntas en el 
diálogo sea un acto dinámico y orgánico que emerge directamente de 
las respuestas y del ritmo de José. Por lo tanto, doña Marta tiene la 
responsabilidad de priorizar la escucha atenta y permitir que la voz de 
José guíe la profundidad, el enfoque y la secuencia del diálogo, garan-
tizando así que la creación de nuevas narrativas propias.

El enfoque narrativo tiene premisas que se podría organizar en cier-
tas secuencias que usaremos con fines pedagógicos en los esquemas a 
seguir: Identificar el relato dominante, externalizar el problema, ex-
plorar aspectos de valor para José, descubrir las implicaciones de los 
eventos extraordinarios.11

Externalización

La externalización es el uso simbólico más importante en el enfoque 
narrativo que busca identificar el relato dominante. El problema se se-
para del individuo y pasa a ser una entidad con nombre y vida propia 

11	 Advertimos contra la falacia de concebir la sanación como proceso lineal ascen-
dente por etapas o que va in crescendo. Es importante que doña Marta reconozca 
que la liberación narrativa es profundamente dialéctica, es decir, José no transita 
de “victoria en victoria”, sino que experimenta el crecimiento como un movi-
miento pendular. Es esperable que la “neblina silenciosa” reaparezca o que José 
experimente momentos de recaída y duda, los cuales él no debería interpretarlos 
como un fracaso, sino como una oportunidad para reafirmar su nueva identidad 
frente a la narrativa opresiva. La tarea de doña Marta es mantener un espacio 
ético que valide estos retrocesos como parte constitutiva de su crecimiento.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
24

para que José lo vea como una entidad externa con la que puede inte-
ractuar. Por ejemplo, se busca que José pase de decir “soy una perso-
na deprimida” a “la depresión me asfixia”, transformando la visión del 
problema y desarrollando un rol activo en su recuperación y reescritu-
ra de su historia.  En el contexto latinoamericano, este procedimiento 
es crucial para desvincular el dolor de la culpa individual y conectarlo 
como consecuencia de los pecados de las estructuras sociales.

El objetivo principal es separar a José del problema, dándole un 
nombre y una identidad al relato dominante -“neblina silenciosa”- y 
así comenzar a interactuar con ella.

Cuadro 1
Separar a José del problema

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Durante los diálogos pastorales, José logra nombrar su depre-
sión como una “neblina silenciosa” que siente que lo asfixia.
Doña Marta parte de la premisa que José no es el problema, el 
problema es la “neblina silenciosa”.

Fuente: Imagen descargada de la plataforma Pexels.

Siente que la “neblina silenciosa” apa-
rece con fuerza cuando llegan a com-
prar los frutos de la tierra y su familia 
se queja que cada vez les pagan menos.
José comienza a reconocer que él no es 
la neblina, sino que él es el observador. 

Usando una imagen de la metáfora externalizada por José, proponemos algunas preguntas ilustrativas 
para el diálogo.
	- ¿Hace cuántos días o meses sientes que te rodea la neblina?
	- ¿En qué momentos la neblina te rodea con más intensidad?
	- Si pudieras dibujar o describir la “neblina silenciosa”, ¿qué aspecto tendría cuando está más densa y 
fuerte?

	- ¿Cómo reacciona tu cuerpo cuando la neblina te rodea?
	- José, si la “neblina silenciosa” pudiera hablar, ¿qué crees que te diría?
	- José, si esta neblina no sos vos, sino una fuerza externa, ¿en qué momento de tu vida empezaste a 
notarla?

	- ¿Te gustaría decirle a la neblina que se vaya y que no quieres que regrese más?

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro con ilustración de diálogo y 
preguntas ilustrativas vs. Resultados y nuevo significado.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
25

El arte del acompañamiento pastoral reside en la validación del len-
guaje simbólico de José en la fase de externalización. Es necesario que 
doña Marta funcione como una especie de espejo, no como creado-
ra de símbolos, sino partiendo de la metáfora de la “neblina silencio-
sa” que José expresa. Esta perspectiva no es solo metodológica, sino 
fundamentalmente ética. El imponer metáforas propias, por ejemplo, 
sugiriendo un símbolo que no resuena con la cosmovisión o la expe-
riencia de José, constituye una forma sutil de violencia epistémica y 
anula sus capacidades para re-escribir su propia narrativa. Al honrar y 
reflejar las imágenes que ya existen en el universo simbólico de José, se 
respeta la autonomía y se facilita un proceso de sanación que es autén-
tico y, por ende, verdaderamente transformador.

Deconstrucción

Una vez que el problema se externalizó y se le dio un nombre, el 
enfoque narrativo invita a la deconstrucción de la “historia del pro-
blema”. Como herramienta metodológica, opera mediante una lectura 
minuciosa y crítica de una narrativa cultural, en el caso de José, bus-
cando exponer las jerarquías tácitas y los presupuestos ideológicos que 
se presentan como naturales o universales. A través de la hermenéutica 
de la sospecha, la deconstrucción busca revelar las huellas del poder y 
la violencia que permanecen ocultas en las narrativas, preparando así 
el terreno para la reconstrucción o la liberación de nuevas narrativas.

Aquí, ambos, doña Marta y José, examinan la metáfora de la “nebli-
na silenciosa” y los símbolos que la mantienen en el poder. En América 
Latina y el Caribe, estas metáforas a menudo reflejan cosmovisiones y 
experiencias culturales específicas.

Anteriormente enfatizamos que no debemos imponer metáforas en 
la externalización. Sin embargo, en la deconstrucción podríamos cui-
dadosamente sugerir una metáfora que surja de la experiencia José, 
que sea de su mundo simbólico y que conecte con la “neblina silen-
ciosa”. En la deconstrucción, al sugerir la “tristeza de la tierra” con el 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
26

propósito de ayudar a José a nombrarla y a darle peso, no significa 
imponerla, sino presentar una posibilidad de sentido que José puede 
tomarla o rechazarla. Este momento de apertura suele ocurrir cuando 
la persona está deconstruyendo su narrativa opresiva pero aún no ha 
articulado plenamente su nueva identidad o su camino de acción.

El objetivo principal es desvelar o desenmascarar el origen cultural, 
social o histórico de la “neblina silenciosa”.

Cuadro 2
Desvelar el origen cultural, social o histórico de la “neblina silenciosa”

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Se explora la hipótesis de conexión de depresión de 
José con la metáfora de la “tristeza de la tierra” (con-
cepto ancestral de desequilibrio cósmico).
Proponemos algunas preguntas ilustrativas:
	- ¿Será posible que la neblina te oculta algo que ella 
no quiere que veás ni escuchés?

	- ¿En qué pensás cuando sentís que la neblina te as-
fixia? ¿Qué te recuerda?

	- ¿Qué pasarías si la naturaleza, la tierra toda, te ha-
blara y te dijera que está triste?

	- ¿Alguno de tus amigos también se siente deprimi-
do?

José comienza a creer que la neblina es como 
una intrusa que busca ocultar cosas.
Se pregunta que tal vez la “neblina silenciosa” 
intenta ocultar los valores de su cultura Ngäbe, 
tales como la curiosidad, el respeto, la conexión 
con sus ancestros y la de cuidar la naturaleza.
José descubre que su dolor personal podría es-
tar vinculado a la memoria histórica y al sufri-
miento ambiental.
Cree darse cuenta que su tristeza podría ser, en 
parte, una respuesta empática al sufrimiento de 
su tierra y su pueblo.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro de diálogo y preguntas ilustrativas 
vs. Resultados y nuevo significado

Explorar aspectos de valor de José y de su comunidad

En este proceso no se trata de crear una serie de fantástica de re-
sultados mágicos, sino de encontrar resultados únicos, es decir, mo-
mentos en la vida concreta de José donde la neblina desaparecía. En el 
contexto latinoamericano, estos momentos a menudo se encuentran 
en las historias de resistencia, la sabiduría ancestral, y las narrativas de 
la comunidad.

El objetivo principal es encontrar momentos, habilidades o valores 
en la vida de José y su comunidad donde la “neblina silenciosa” perdió 
poder.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
27

Cuadro 3
Momentos en la vida y la comunidad

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

Sugerimos algunas preguntas ilustrativas:
	- José, ¿alguna vez te sentiste más fuerte que la ne-
blina? ¿En qué momentos?

	- Si esa tristeza que sientes es la “neblina silencio-
sa”, ¿qué te dice el río cuando estás cerca de él?

	- ¿Cuéntame alguna forma que tu abuela Ngäbe te 
enseñó a honrar la tierra y los ríos?

	- ¿Qué habilidades tienes que la neblina no te pue-
de arrebatar?

José, usando otra de sus metáforas, recuerda que 
cuando está triste y desmotivado, se va solo al río 
y escucha la “voz del río”. Dice que eso le da fuerza 
(su resiliencia).
También recuerda que la neblina se despejó cuan-
do estaba ayudando a su padre y a la comunidad a 
sembrar maíz.
José empieza a relacionar que la “voz del río” se 
podría convertir en su mayor fortaleza cuando la 
neblina aparezca otra vez.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro de diálogo y preguntas ilustrativas 
vs. Resultados y nuevo significado.

Antes de pasar a la co-construcción de nuevas narrativas, doña 
Marta le recomienda a José hacer un ritual para dar ese paso acom-
pañado por una o dos personas de su mayor confianza. Consiste en 
escribir en un papel “neblina silenciosa”, doblarlo en forma de barquito 
y lanzarla al río para que, de forma simbólica, la “voz del río” arrastre 
y disipe la “neblina silenciosa”. Este es un ritual sencillo para “dejar ir” 
la depresión y que la “neblina silenciosa” pierda todo poder sobre José. 
Esto puede ayudarlo a cerrar un capítulo, a celebrar los logros e hitos 
importantes, y a comprometerse con nuevas formas de ser y actuar en 
el futuro.

Co-construcción de nuevas narrativas

Una vez que José, con la ayuda de la “voz del río”, identifica resul-
tados únicos, que son precisamente los momentos, acciones o valores 
que disipan la “neblina silenciosa”, entonces ya se puede iniciar con 
el proceso de co-construcción o re-escritura de nuevas narrativas. Si 
durante ese proceso a José todavía se le dificulta articular la nueva na-
rrativa, se le puede sugerir que busque una metáfora que cristalice su 
nueva identidad o acción.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
28

Aquí hay que tener muy presente, que la construcción de nuevas na-
rrativas no es solamente un proceso que se realiza de forma individual. 
En muchas culturas de nuestros pueblos originarios, la identidad está 
intrínsecamente ligada a la comunidad. Por esa razón es importante 
tener claro que el enfoque narrativo puede también incluir la narración 
colectiva, donde la historia de José se re-escribe en presencia de su 
familia o comunidad, fortaleciendo de esta forma los lazos y creando 
una narrativa compartida que se celebra en un ritual simbólico. Cree-
mos que José no se libera de la “neblina silenciosa” él solito, sino que 
también es liberado por su pueblo.

El objetivo principal es que José re-escriba una nueva narrativa de su 
identidad empoderada y significativa.

Cuadro 4
Re-escribir una nueva narrativa de identidad empoderada y significativa

Diálogo y preguntas ilustrativas Resultados y nuevo significado

La tristeza se resignifica: ya no es una debi-
lidad, sino una sensibilidad profunda que lo 
conecta con la tierra: la “tristeza de la tierra”.
Se le apoya en su búsqueda de una nueva 
narrativa de identidad con preguntas ilus-
trativas como estas:
	- ¿José, qué te imaginás que te dice la “voz 
del río”?

	- ¿Quiénes más del grupo de tus amigos 
necesitan escuchar la “voz del río” en este 
momento?

	- José, primero imaginémonos y luego en-
sayemos juntos varias formas de actuar 
como “guardián del río”.

	- José, dentro de un año, ¿qué historia ima-
ginas que contarás sobre la primera vez 
que el “guardián del río” disipó completa-
mente a la “neblina silenciosa”?

	- ¿Qué habrás logrado para ese entonces?

José trata de reescribir su historia, pasando de ser “asfi-
xiado por la neblina” a “guardián del río”, como su nueva 
identidad.
José articula que el río le está diciendo que lo cuide y 
termina con la nueva narrativa de “guardián del río”, lo 
que ayuda a José a nombrar su utopía personal.
Esta metáfora es un puente entre el valor que ya existe en 
José y la acción futura que desea proyectar.
Su nueva narrativa se centra en aprender a participar en 
la acción comunitaria del cuidado de su medio ambiente 
y en la recuperación de la sabiduría ancestral.
José se propone dar los primeros pasos comenzando con 
jornadas cortas de limpieza del río (una hora por mes) 
invitando a participar a un grupo de amigos. Después 
de la limpieza, dice, jugarán futbol y se bañarán en el río.
Para su nueva identidad José asume para sí el verbo ngu-
buore  (cuidar) que subraya la profunda relación entre 
identidad y praxis.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro de diálogo y preguntas ilustrativas 
vs. Resultados y nuevo significado.

El enfoque narrativo no sólo usa símbolos para externalizar proble-
mas, sino que se enriquece al reconocer la profundidad de las cosmovi-
siones y los símbolos culturales. Al hacerlo, se convierte en una herra-



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
29

mienta de sanación que no únicamente libera a José, sino que también 
honra y fortalece las narrativas ricas y resilientes de las comunidades 
latinoamericanas y caribeñas.

La “tristeza de la tierra” es una metáfora profundamente arraigada 
en la cosmovisión de los pueblos originarios de América Latina y el 
Caribe. Como ya lo comentamos anteriormente, en el caso de José, no 
se trata de una depresión clínica individual, sino de un dolor colectivo, 
ancestral y espiritual que surge de la opresión, la explotación y la des-
conexión con la naturaleza. Simboliza el dolor que sienten los pueblos, 
los animales y la naturaleza en su conjunto debido a la ruptura del 
equilibrio cósmico.

Esta metáfora encapsula el trauma histórico de la colonialidad. Es 
un dolor que se siente en el cuerpo, afirman las teólogas feministas, en 
la memoria colectiva y en el espíritu. Es un sufrimiento que resulta de 
perder la conexión sagrada con la tierra, considerada una entidad viva 
y una madre, la “Pacha Mama”, reafirman las culturas ancestrales.

La destrucción del medio ambiente, la tala indiscriminada de árbo-
les y la contaminación no son únicamente problemas ecológicos, sino 
heridas al alma que se interrelacionan con injusticias sociales, opresión 
y desigualdad económica que se perciben como un desorden que afec-
ta a todo el cosmos. El hambre, la pobreza y la explotación son mani-
festaciones de esta tristeza que emana de la tierra misma.

A partir de eso, consideramos que las metáforas de José, la “neblina 
silenciosa” y el “guardián del río” y la que sugerimos respetuosamente 
sobre la “tristeza de la tierra”, además de liberarlo fomentan paulatina-
mente una conexión más estrecha con su comunidad.

Mientras José se encamina hacia la adultez, lo acompaña el verbo 
ngubuore  (cuidar) que él lo adoptó como su nueva identidad, que lo 
empodera en su crecimiento de participación en las acciones de guar-
dián y defensor de la creación junto con su pueblo.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
30

Hermenéutica del cuidado de la Teología Ecofeminista 
latinoamericana

Hemos visto el enfoque narrativo como el primer marco de inter-
pretación de las experiencias de José. El segundo marco que deseamos 
destacar ahora viene de la Teología Ecofeminista latinoamericana y ca-
ribeña.12

La conexión entre los pilares de la ecoteología y el caso de José no 
es casual. De hecho, el enfoque narrativo, en contextos de Abya Yala, 
opera como una praxis ecoteológica que utiliza las metáforas locales 
para descolonizar el dolor y el sufrimiento. Recordamos aquí el con-
cepto teológico latinoamericano de que los problemas no son necesa-
riamente personales, sino que están arraigados en narrativas históricas 
y colectivas de opresión, colonialidad, desigualdad que se consideran 
pecados estructurales.

El proceso sanador de José en su adolescencia, es un ejemplo pa-
radigmático de la hermenéutica ecoteológica, la cual transforma el 
diagnóstico individual en un acto comunitario de justicia y liberación 
cósmica. El acompañamiento reconfigura el sentido de su depresión 
mediante la creación de metáforas que reintegran a José a su comuni-
dad y a su territorio.

Estamos completamente conscientes que el fomento del pensamien-
to crítico demanda la constante revisión y fundamentación de las es-
tructuras de conocimiento y creencias. La epistemología teológico-fe-
minista emerge como alternativa rigurosa al positivismo tradicional, 

12	 Bibliografía para profundizar este punto: Leonardo Boff, Ecología: grito de la Tie-
rra, grito de los pobres (Trotta, 1996); Jonathan Pimentel Chacón, “Epistemolo-
gía y teología en Ivone Gebara Discusión introductoria”, Vida y Pensamiento 27, 
núm. 1 (2007): 81–125; Lucía Ramón Carbonell, “Ecofeminismos y teologías de 
la liberación”, Papeles de relaciones ecosociales y cambio global, núm. 125 (2014): 
101–9; Priscila Barredo-Pantí, “Teologias e ecofeminismos da América Latina: 
o sopro da vida para a plenitude da vida”, Temas de Nuestra América, Temas de 
nuestra América 32, núm. 59 (2016): 115–28; Mary Judith Ress, “Espiritualidad 
ecofeminista en América Latina”, Investigaciones Feministas 1 (mayo de 2010): 
111–24.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
31

reconociendo que la construcción del conocimiento es inherentemen-
te situada, subjetiva, experiencial, corporal y relacional. Este enfoque 
busca generar un conocimiento más justo, inclusivo y transformador, 
postulando que la objetividad absoluta es una ilusión en la interpreta-
ción teológica y social.

No olvidemos las narrativas de resistencia y resiliencia en América 
Latina y el Caribe que no son historias del pasado, sino fuerzas vivas 
que definen la identidad, la espiritualidad y la lucha de las comunida-
des hasta el día de hoy. Estos relatos, a menudo transmitidos de forma 
oral a través de generaciones, son la evidencia de la capacidad de los 
pueblos para sobrevivir, resistir y florecer ante la opresión, la violencia 
y el despojo.

A diferencia de los modelos teológicos tradicionales, la ecoteología 
se inspira en los principios de la teología de la liberación y las teologías 
feministas. Las teólogas latinoamericanas y caribeñas han emprendi-
do una relectura crítica de los símbolos sagrados, cuestionando la vi-
sión androcéntrica y eurocéntrica presente en las narrativas bíblicas. 
En este marco, por ejemplo, la figura de la sanadora, concebida como 
aquella que alimenta y protege con ternura, adquiere una relevancia 
equivalente a la del pastor-líder. Los ritos, en particular aquellos que 
manifiestan sincretismo religioso, no son interpretados como expre-
siones heréticas, sino como formas legítimas y poderosas de la religio-
sidad popular que otorgan sentido y propician la sanación.

La Hermenéutica Feminista de Liberación es una corriente bíbli-
co-teológica que utiliza la perspectiva de género y la perspectiva de 
liberación en la interpretación de textos, especialmente en aquellos 
textos que han sido tradicionalmente interpretados por voces masculi-
nas, como ocurre con los textos religiosos. Esta corriente busca no solo 
comprender los textos desde una perspectiva de género, sino también 
utilizar esa comprensión para desafiar las estructuras de poder patriar-
cal y promover la liberación de las mujeres y de la colonialidad del 
conocimiento.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
32

Sumado a lo anterior, la hermenéutica feminista también se con-
textualiza a sucesos o realidades sociales mediante una reinterpreta-
ción crítica que busca visibilizar las experiencias y perspectivas de las 
mujeres y etnias, así como cuestionar las narrativas dominantes que 
a menudo las han silenciado o subvalorado. El caso de José ilustra un 
proceso de liberación integral donde la praxis ecoteológica armoni-
za con el enfoque narrativo, validando las experiencias de dolor como 
una respuesta profética al deterioro del mundo.

Desglosemos tres aspectos importantes:

La “neblina silenciosa” como manifestación de colonialidad

Como pilar metodológico, la teología ecofeminista acude a la her-
menéutica de la sospecha en todas las narrativas (bíblica, filosófica o 
científica) que promueven el control, el dominio o la jerarquización de 
la vida como un mandato de explotación, deconstruyéndolas y rele-
yéndolas como un llamado al servicio y a la custodia.13

Jocabed Reina Solano Miseli ha reflexionado con bastante profun-
didad este tema. Una de esas reflexiones que vale la pena tomar en 
cuanta es la siguiente, donde plantea algunas afirmaciones relaciona-
das con la esperanza en contra del epistemicidio:

El “epistemicidio” trata de la destrucción de saberes propios de 
un pueblo. De la liquidación de algunas formas de apre(he)nder, 
crear y transmitir conocimientos comunitarios, ancestrales o los 
propios de ciertas culturas de naturaleza genuina especialmente 
tras el nacimiento y uso del método científico como el único 
validador por parte de las clases dominantes.
La teología ecofeminista constituye un giro hermenéutico y una 
ruptura de naturaleza descolonial con las estructuras de domi-
nación epistémica, con el objetivo de reinterpretar la revelación 
y la tradición al desarticular el antropocentrismo inherente a 
la teología clásica occidental. Implica una crítica y una decons-

13	 Cf. Ivone Gebara, Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión (Trotta, 2000).



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
33

trucción activa de los supuestos filosóficos y teológicos de ma-
triz eurocéntrica y patriarcal que subyacen en el conocimiento 
canónico y hegemónico.14

Como se puede apreciar en este aporte de Solano Miseli, lo que plan-
tea es que de esta forma se recuperan los saberes ancestrales, postulan-
do la valorización y reincorporación de los conocimientos encarnados 
y situados, las prácticas y las contribuciones epistemológicas de la sabi-
duría de las culturas originarias y afrodescendientes, reconociéndolos 
como fuentes legítimas de verdad.

En todo caso, vale es muy importante reconocer que la teología 
ecofeminista ha evidenciado claramente la relación sistémica entre la 
subordinación de los grupos originarios y la sobreexplotación del me-
dio ambiente como la profanación de cuerpos-territorios. Este enfoque 
se fundamenta en la sabiduría de los pueblos originarios de Abya Yala, 
quienes conciben la realidad a partir de una profunda interconexión 
biocósmica.

Cuadro 5
La “neblina silenciosa” como manifestación de colonialidad.

El sentimiento de depresión en José es la manifestación de una ideología de la 
opresión que busca ser internalizada en él. De ahí que el pecado estructural se 
contraponga al “fracaso personal”. El problema no es un desorden mental o apatía 
de José, sino la “neblina silenciosa” que contamina tanto el alma como el río de su 
pueblo que promueve el control, el dominio y la jerarquización de la vida.

Podemos decir que la neblina representa la violencia simbólica (colonialismo, 
racismo, machismo) que ataca el cuerpo-territorio de José, intentando silenciar 
la “voz del río” y el conocimiento ancestral. Al externalizarla, José deja de ser “el 
enfermo” para convertirse en el sujeto atacado por una fuerza externa.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Resumen temático reflexivo.

14	 “Grito de esperanza en contra del epistemicidio, la nación Guna Dule”, Folleto 
Integrador, 2019, 1. Jocabed pertenece a la nación Guna Dule, un pueblo indígena 
que es uno de los siete grupos étnicos originales en Panamá.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
34

La “tristeza de la tierra” como el locus theologicus

El proceso de deconstrucción del enfoque narrativo se alinea con 
la hermenéutica ecoteológica, que concibe a la tierra como un sujeto 
teológico viviente. La manifestación de lo sagrado no se restringe a 
los textos canónicos, sino que se encuentra en los procesos vitales, los 
ciclos naturales y los elementos geográficos (ríos, montañas, semillas). 
Esto implica una revaloración del cuerpo y del territorio como lugares 
teológicos primarios.

Se establece una conexión analítica entre la opresión social y la de-
gradación ambiental. Para alcanzar una sociedad equitativa, el ecofe-
minismo aboga por un modelo redistributivo, ecológico y sostenible. 
Cuestiona las relaciones de poder y dominación inherentes al sistema 
patriarcal y capitalista que promueven una cultura de extractivismo. 
Defiende la ética del cuidado, la justicia y la igualdad, proponiendo la 
imaginación de nuevos horizontes de convivencia basados en el respe-
to mutuo hacia la naturaleza y entre los seres humanos.

Jocabed Solano, indica que, desde la perspectiva de su pueblo Guna 
Dule, la tierra es nuestra madre y todos los seres vivos somos parte de 
una familia cósmica. También destaca cómo nuestros actos afectan al 
planeta y la necesidad urgente de justicia climática, llamando a unirnos 
en oración y acción para proteger nuestro hogar común. “Mi esperanza 
personal, dice, se basa en el reconocimiento de que el Creador ama a su 
creación y que, en el movimiento de su resurrección, está movilizando 
a muchas personas que, a través de sus luchas y resistencias, proponen 
narrativas alternativas a la destrucción de la tierra”.15 Esta esperanza se 
manifiesta en acciones concretas que generan vida. Reconocer que el 
mal no prevalecerá (Salmo 1:6) debe impulsarnos a seguir alzando la 
voz y a proclamar las buenas nuevas de Jesús, quien anhela la renova-
ción total de la creación.

15	 Jocabed Solano, “Reflexiones sobre la COP29. No hay justicia climática sin justi-
cia para toda la creación, incluyendo a los seres humanos”, Jocabed Solano, el 10 
de diciembre de 2024.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
35

Al vincular el dolor de José a la contaminación del río o que la abue-
la ha dejado de hablar con las plantas, él abandona la narrativa de ser 
un joven fallido para verse como un componente sensible de un eco-
sistema sufriente. Su cuerpo se convierte en el lugar donde la opresión 
ecológica y social de su comunidad Ngäbe se hace explícita y se revela 
teológicamente. Su tristeza es, por tanto, una respuesta profética al des-
equilibrio cósmico.

Entre otras cuestiones epistemológicas, el concepto de relaciona-
lidad y crítica al dualismo recorren toda la obra de Ivone Gebara.16 
Su pensamiento coloca la noción de la relacionalidad sistémica como 
principio rector de la teología y la ética. Esta conceptualización de-
construye directamente los dualismos tales como la distinción jerár-
quica entre lo humano-no humano, naturaleza-cultura y el yo-otro. De 
hecho, la producción teológica de Gebara se caracteriza por un estilo 
poética creacional que busca gestar lazos de interdependencia y otor-
gar rostro y voz a todas las personas marginalizadas, incluyendo a los 
elementos del ecosistema.

Cuadro 6
La “tristeza de la tierra” como el locus theologicus

Al recontextualizar su dolor como la “tristeza de la tierra” y al escuchar la “voz 
del río”, José abandona el antropocentrismo. Su sufrimiento se convierte en una 
conexión profunda con la Pacha Mama que sufre por la contaminación. Esta es 
una revelación inmanente, su dolor es la forma en que lo divino y el territorio se 
comunican con él.

De esta forma se descoloniza el sufrimiento al proveerle a José un marco para que 
valide este dolor. Su depresión no es una debilidad, sino una sensibilidad pro-
funda que le permite percibir el trauma colectivo e histórico de su pueblo Ngäbe, 
la pérdida de tierras, la marginación cultural. De esta forma el dolor de José se 
convierte en un lenguaje profético.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Resumen temático reflexivo.

16	 Intuiciones ecofeministas, 35–90. Recomendamos la revista de la UBL que contie-
ne tres ponencias de Ivone Gebara y dos reflexiones de estudiantes de Maestría 
en Teología de esa época: Vida y Pensamiento, “Ivone Gebara–Reflexiones desde 
el ecofeminismo”, Revista Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 7–132.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
36

En el proceso de José se deconstruye la ruptura del vínculo rela-
cional consigo mismo, con su comunidad y con la tierra. La curación 
solo puede ocurrir mediante la restauración de las redes familiares y 
comunitarias. Su dolor se transforma en la “voz del río», la cual simbo-
liza la memoria ancestral y la sabiduría de la interdependencia que ha 
resistido la colonización y el extractivismo.

El “guardián del río” como praxis liberadora

Esta metáfora une la dimensión ecológica con la justicia social, in-
herente a las ecoteologías de liberación, y establece una meta escato-
lógica alternativa al modelo patriarcal. Los pilares de la hermenéutica 
de los vínculos y la hermenéutica contextual guían la búsqueda de una 
nueva praxis, redefiniendo la identidad de José hacia la interdependen-
cia y el propósito comunitario. Nos salta a la memoria la propuesta so-
teriológica de Ignacio Ellacuría que cambia la perspectiva al introducir 
el concepto de que la liberación de José ha de entenderse no como un 
evento individual, sino como parte de la salvación histórica integral, 
puesto que la redención es un proceso comunitario que exige la supe-
ración de las estructuras de opresión.17 La salvación no es individual 
porque el pecado es estructural, afirma Ellacuría. El pueblo crucifica-
do tiene una doble vertiente, agrega. Es la víctima de los pecados del 
mundo y es también el que aportará la salvación al mundo. No hay 
salvación por el mero hecho de la crucifixión y de la muerte, “...sola-
mente un pueblo que vive, porque ha resucitado de la muerte que se le 
ha infligido, es el que puede salvar al mundo”.18

El rol de “guardián del río” es una vocación de cuidado de la crea-
ción. Este rol se opone directamente al individualismo y a la pasividad. 
José, como guardián, es un actor que defiende el río porque el río, a 
su vez, lo sostiene. Es el Ayni (reciprocidad) puesto en acción, donde 
la sanación personal es inseparable de la sanación ecológica y comu-

17	 Cf. “El pueblo crucificado, ensayo de soteriología histórica”, Revista Latinoameri-
cana de Teología 6, núm. 18 (1989): 305–33.

18	 Ibid., 332.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
37

nitaria. Isabel Casilla Suclli analiza la práctica cultural del ayni en el 
contexto andino con el fin de establecer semejanzas con los valores del 
reino de Dios en prácticas cristianas andinas, que se conocen tradicio-
nalmente como reciprocidad y solidaridad.19

La nueva narrativa de la identidad de José como el “guardián del 
río” es un paso hacia la construcción del buen vivir (Sumak Kawsay). 
Esta nueva vocación es la antítesis del individualismo capitalista. La 
identidad de guardián no busca la riqueza personal, sino la armonía y 
la sostenibilidad de la vida comunitaria, tanto humana como no-hu-
mana. Es una praxis de liberación que rechaza la dominación y abraza 
la reciprocidad (Ayni).

Las hermenéuticas feministas reconocen que las identidades son 
constructos interseccionales, es decir, multidimensionales y entrecru-
zados. Las experiencias y perspectivas están intrínsecamente influen-
ciadas por la intersección de categorías como género, etnia, cultura, si-
tuación socio-económica, edad, sexualidad, entre otras, las cuales son 
elementos centrales de la reflexión teológico-pastoral.

Cuadro 7
El “guardián del río” como praxis liberadora

¿Podríamos considerar la nueva identidad de José (“guardián del río”) como una 
proyección utópica que transforma la soteriología del joven José? La salvación 
de su pueblo y de José no es escapar del mundo dentro de la “neblina silenciosa”, 
sino quedarse, cuidar el río y unirse a su pueblo para restaurar la armonía de su 
territorio.

La sensación de depresión es reemplazada por el propósito activo de proteger la 
vida, demostrando que la fe y la praxis de liberación van de la mano, buscando 
así una conexión profunda, no jerárquica, con la naturaleza, lo divino inmanente 
y la comunidad.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Resumen temático reflexivo.

19	 Cf. “El ayni como signo de la presencia de Dios en la cultura andina: Un análisis 
sobre la presencia de Dios en las prácticas culturales andinas de Cusco, Perú”, 
Huella Teológica 3, núm. 2 (2021): 113–41.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
38

La imaginación productiva como praxis transformadora

Para el tercer marco de interpretación de las experiencias de José, 
hemos escogido el ensayo de Paul Ricoeur, “La imaginación en el dis-
curso y en la acción”20 que permite vincular la transformación con la 
crítica social.

En el subtítulo de este artículo utilizamos el concepto de imagina-
ción productiva que ancla esta reflexión dentro del marco filosófico de 
Paul Ricoeur, llevando así el análisis más allá de una simple narrativa. 
La imaginación no es una evasión de la realidad, sino la función cons-
titutiva que media entre la experiencia fragmentada y la acción ética.

La aplicación de este marco, vinculado con el enfoque narrativo en 
un contexto de liberación, como la Ecoteología Feminista, revela cómo 
la metáfora y la utopía se convierten en herramientas para desmantelar 
la ideología opresiva y configurar una nueva praxis de justicia.

La relación de la teoría de la metáfora de Ricoeur a la “tristeza de 
la tierra” es profundamente significativa en el contexto teológico, eco-
feminista y de sanación, como en el caso de José. Ricoeur nos ayuda a 
entender por qué esta metáfora no es solo un recurso poético, sino una 
verdad transformadora que rompe con la forma tradicional de ver el 
mundo.

Veamos algunos aspectos de la teoría general de imaginación de Ri-
coeur, los cuales articulamos con los procesos de crecimiento de José 
hasta aquí revisados.

Imaginación crítica consciente

El primer ámbito de la imaginación productiva es postulado por 
Ricoeur al afirmar que cuando la imaginación critica lo real se produce 
la metáfora, un mecanismo de innovación semántico que quiebra la 

20	 Cf. Hermenéutica y Acción. De la hermenéutica del texto a la hermenéutica de la 
acción (Prometeo Libros, 2008), 101–20.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
39

clasificación lingüística para generar nuevo sentido. En la hermenéu-
tica feminista y la ecoteología, esta función se utiliza para subvertir las 
categorías patriarcales que mistifican la opresión.

	- Desmantelación de la ideología: La externalización de la depre-
sión de José, al nombrarlo como “neblina silenciosa”, es una pra-
xis que resuena con la crítica a la imaginación reproductiva de 
Ricoeur. La ideología dominante, positivista y patriarcal, tiende 
a individualizar el sufrimiento como un “fallo químico” o “per-
sonal”. Esta es una imaginación reproductiva que legitima el sta-
tus quo al ocultar las causas estructurales del dolor. Por lo contra-
rio, al José externalizar su dolor, el enfoque narrativo dota a los 
síntomas de depresión de una forma independiente, rompiendo 
y separando la identidad de José con los síntomas. La neblina no 
es José, sino una fuerza invasora de la que se puede distanciar. Al 
usar un lenguaje metafórico, se le da a la “neblina silenciosa” un 
rostro, un contorno. Esta distancia, facilitada por la metáfora, es 
el primer avance para desmantelar la ideología de la culpa indi-
vidualizada.

	- Expansión referencial, la “tristeza de la tierra”. La metáfora se 
manifiesta plenamente al conectar la tristeza y depresión de José 
con la “tristeza de la tierra”, que Ricoeur llama la fuerza heurís-
tica de la imaginación que es la capacidad de abrirse a nuevas 
realidades.

	- Innovación Semántica: La imaginación de atribuir tristeza a la 
tierra, invita a José a redescribir su cuerpo como territorio y su 
pena como un reflejo legítimo de la opresión sistémica y ambien-
tal. Esta redescripción de la neblina, encuentra su manifestación 
en el hecho mismo de actuar de José.

	- El dolor, que antes era íntimo y secreto, se convierte en un len-
guaje de crítica que denuncia el extractivismo y el despojo cul-
tural.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
40

Imaginación y prefiguración ética, la utopía en la acción

El segundo ámbito de la imaginación productiva, la utopía, es la 
facultad de proyectar un mundo radicalmente diferente, siendo la he-
rramienta esencial de la hermenéutica de la acción.

El proyecto utopista es ser “guardián del río”. La búsqueda de resul-
tados únicos en el enfoque narrativo se enlaza con la función utópica, 
donde la imaginación configura una nueva identidad orientada hacia 
la justicia.

	- Utopía: La figura del “guardián del río” es un pequeño proyec-
to utópico. Esta nueva identidad no es solo una fantasía, sino 
un horizonte ético-existencial que demanda al adolescente José 
a actuar como si el río y la tierra merecieran ser defendidos. La 
imaginación previa a la acción de ser “guardián del río”, es un 
periodo que le permite ensayar las distintas maneras de ser guar-
dián antes de pasar a la acción misma.

	- Acción transformadora: No hay acción sin imaginación y ensayos 
previos. La construcción de nuevas narrativas se transforma en 
praxis de liberación. José, como guardián, pasa de la pasividad 
silenciosa a la acción política y cultural al proponer la defensa 
del río, del territorio Ngäbe y la recuperación de la abuela para 
volver a hablar con las plantas, un acto de justicia epistémica y 
ecológica. La imaginación, a través de la metáfora, ha mediado la 
transición del sufrimiento a la responsabilidad ética.

El caso de José ilustra cómo la imaginación, teorizada por Ricoeur, 
no es neutral, sino una fuerza dialéctica. Primero desenmascara la 
ideología que patologiza la depresión (“neblina silenciosa”), y luego 
prefigura la realidad de la liberación a través de la identidad narrativa 
utópica (“guardián del río”), anclando la sanación de José y su comuni-
dad en la justicia ecoteológica.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
41

Desafíos y consideraciones éticas desde una perspectiva 
intercultural

La práctica pastoral intercultural demanda una rigurosa formación 
y una profunda sensibilidad ética con el fin de evitar y mitigar la im-
posición de significados. En este estudio hemos hecho énfasis sobre 
los peligros de sugerir metáforas y la individualización del sufrimiento 
durante el acompañamiento pastoral. Aquí deseamos enfatizarlos de 
nuevo porque creemos que son aspectos muy importantes en el diálo-
go pastoral.

Estos son puntos críticos en cualquier acompañamiento, espe-
cialmente cuando abordamos traumas y opresiones estructurales. El 
riesgo de iatrogenia, daño causado por quien acompaña el proceso, se 
magnifica cuando se trabaja con cosmovisiones de los pueblos origina-
rios. La iatrogenia en el acompañamiento a José no es necesariamente 
un error de técnica, sino que podría ser un fracaso ético y epistémico 
que ocurre al no reconocer la dignidad y la validez de su universo sim-
bólico Ngäbe.

Riesgos de imposición de significados

Este riesgo surge si doña Marta, que es la pastora que acompaña a 
José, no respetara o ignorara las narrativas propias que él plantea. Esto 
ocurriría si doña Marta, al identificar un vacío de sentido en José, aun 
siendo de la misma etnia, pretende acelerar los procesos, imponiendo 
metáforas que sean ajenas a la cosmovisión Ngäbe que podrían no re-
sonar en José, tales como ser un “luchador contra la oscuridad” (im-
posición bélica) o comportarse como un “verdadero siervo de Dios” 
(imposición dogmática).

Aquí se le produciría daño a José porque sería una manifestación 
de violencia epistémica y colonial. Doña Marta se convertiría en una 
figura que sustituye la opresión externa por una opresión pastoral, dic-
tando y forzando el camino de la sanación. Esto anularía la capacidad 



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
42

de José de darle nombre a lo que siente y evitaría que él se nombre a sí 
mismo, profanando su cuerpo-territorio al imponerle un lenguaje y un 
rol que no le son propios.

En el siguiente cuadro esquematizamos los principios éticos, que 
consideramos se deben tener presentes antes de sugerir o no sugerir el 
uso de una metáfora durante los diálogos que se producen en el acom-
pañamiento pastoral:

Cuadro 8
Riesgos de imposición de significados

Principio ético Descripción Evitar

Respetar la cosmovision de José La metáfora sugerida debe 
surgir del universo simbólico 
de José (cultura Ngäbe, río, 
plantas, tristeza de la tierra) 
y no de quien acompaña. Ej. 
términos urbanos, bélicos, o 
ajenos a su fe y cosmovisión.

Metáforas clichés o que im-
pongan una solución externa 
sin conexión con el universo 
simbólico de José Ej. “el ave fé-
nix” que renace de las cenizas.

Ofrecer la metáfora como hipótesis Si fuera necesario hacer una 
sugerencia, ha de ser pre-
sentada como una pregunta 
abierta o una observación 
tentativa (ej., “¿Será que...?”, 
“¿Qué pasaría si...?”).

Declarar la metáfora como la 
“verdad” indiscutible sobre la 
identidad de José. Ejs. “te de-
claro como guardián del río” o 
“vos deberías ser el guardián”.

Validación de parte de José Si José no se apropia de la 
metáfora, no hace eco en él o 
se siente incómodo con ella, 
doña Marta está obligada a re-
tirarla inmediatamente y bus-
car en conjunto la palabra que 
José verdaderamente sí pueda 
expresar por sí mismo.

Presionar o intentar “conven-
cer” a José que una metáfora es 
la ideal para él.

Fuente: Cuadro elaborado por Sara Baltodano Arróliga. Cuadro con principios éticos para 
sugerir o no una metáfora durante los diálogos en el acompañamiento pastoral.

Riesgos por individualización del sufrimiento

Un acompañante formado exclusivamente en un marco psicológico 
occidental podría interpretar la desmotivación de José y la “neblina 
silenciosa” como un trastorno depresivo mayor endógeno o una falta 
de voluntad individual. Al hacerlo, quien acompaña impone un diag-



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
43

nóstico que aísla a José de su contexto. De esta forma se perpetúa el 
individualismo antropocéntrico. Si se le dice implícitamente a José que 
la solución está solo en su bioquímica o en su esfuerzo personal, se nie-
ga completamente que su dolor puede ser una respuesta sana al dolor 
de la tierra y a la opresión histórica de su pueblo. En lugar de liberar 
a José de su carga, este tipo de acompañamiento reforzaría la culpa y 
el fracaso personal, silenciando el clamor profético de su sufrimiento 
depresivo.

Para finalizar este punto sobre los desafíos y consideraciones éticas, 
consideramos que los tres marcos de interpretación que proponemos 
en esta publicación funcionan como una buena defensa contra los ries-
gos éticos mencionados anteriormente, pues desplazan el foco de la 
patología hacia las hermenéuticas del respeto, del cuidado y de la ima-
ginación que conducen a la praxis liberadora.

El enfoque narrativo, como hermenéutica del respeto, previene la 
imposición. Al externalizar la “neblina silenciosa” y enfocarse en la 
co-construcción de nuevas narrativas, se respeta el principio ético de 
que José realmente es el experto en sus propios sentimientos. Doña 
Marta solo podría sugerir metáforas si éstas fueran necesarias, pero 
José es quien debe validar y encarnar esa nueva identidad, asegurando 
que ser el “guardián del río” provenga de su propia voz y cultura.

La teología ecofeminista, como hermenéutica del cuidado en comu-
nidad, previene la individualización y el colonialismo epistémico. El 
uso de la “tristeza de la tierra” amplía el campo semántico del dolor e 
impide que el sufrimiento de José sea visto como un “dato clínico” y 
lo reubica como un dato ecoteológico y político, lo cual conduce a la 
descolonización del sufrimiento de José a través de la metáfora situada.

Las propuestas de Ricoeur, como hermenéutica de la imaginación 
productiva, previene la iatrogenia al validar los símbolos como cami-
nos hacia la verdad. Al reconocer que las metáforas son capaces de ge-
nerar una nueva visión del mundo (utopía), doña Marta ha de compro-
meterse a no reemplazar el lenguaje simbólico de José por un lenguaje 
literal y reduccionista.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
44

Conclusiones

Hemos terminado el ejercicio hermenéutico del caso de José anali-
zando la confluencia entre la Teoría de la Imaginación de Paul Ricoeur 
y la Hermenéutica Ecoteológica Feminista como praxis de liberación. 
A través de las experiencias de José, un adolescente de la etnia Ngäbe 
en Panamá, examinamos cómo el enfoque narrativo, a través de la ma-
yéutica, facilita la externalización del sufrimiento (depresión) al con-
ceptualizarlo metafóricamente como una “neblina silenciosa”. La clave 
de la sanación reside en la deconstrucción, donde el dolor de José se 
reinterpreta como “tristeza de la tierra”, un grito que vincula el trauma 
de José con la crisis ambiental y el legado de la opresión histórica de la 
colonialidad.

La imaginación productiva de Ricoeur, a través de la metáfora de 
la “voz del río”, se materializa en la nueva construcción narrativa de la 
identidad de José como el “guardián del río”. En el acompañamiento 
pastoral de doña Marta a José se demuestra que las metáforas son vehí-
culos cruciales para la descolonización epistémica y el fomento de una 
ética del cuidado de la creación.

José, como “guardián del río”, aún en su adolescencia enrumbán-
dose a la adultez en sociedades adultocéntricas, pasa de la pasividad 
silenciosa a la acción política y cultural con la idea de comprometerse 
según sus posibilidades a defensar el territorio y el respeto de los valo-
res de la etnia Ngäbe. Este es un acto de justicia epistémica y ecológica. 
La imaginación, a través de las metáforas, ha mediado la transición de 
José del sufrimiento a la responsabilidad ética en una etapa temprana 
de la vida.

Podemos concluir que un modelo de acompañamiento que integra 
el enfoque narrativo y la pastoral a través del universo simbólico se 
presenta como una vía de sanación integral, particularmente pertinen-
te para el contexto latinoamericano y caribeño. Este enfoque holístico, 
culturalmente consciente y sensible a las cosmovisiones ancestrales, 
trasciende los límites del intelecto para conectar con la sabiduría del 



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
45

alma. Al liberar a José de los símbolos impuestos y guiarlo hacia la 
re-apropiación de su propia narrativa, se le empodera para encontrar 
un sentido más profundo y un lugar de autenticidad en su joven exis-
tencia.

Bibliografía
Baltodano Arróliga, Sara. “Reflexionando acerca del método de Circularidad 

Hermenéutica”. Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020): 1. http://revis-
tas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/88.

Baltodano-Arróliga, Sara. “Sentémonos alrededor de la mesa: Conclusiones 
y reflexiones de las mesas de trabajo de la Consulta de Teología Prác-
tica Latinoamericana y Caribeña”. Teología Práctica Latinoamericana 
3, núm. 1 (2024): 7–10. https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/
view/633.

Barredo-Pantí, Priscila. “Teologias e ecofeminismos da América Latina: o 
sopro da vida para a plenitude da vida”. Temas de nuestra América 32, 
núm. 59 (2016): 115–28.

Boff, Leonardo. Ecología: grito de la Tierra, grito de los pobres. Trotta, 1996.
Casilla Suclli, Isabel. “El ayni como signo de la presencia de Dios en la cultura 

andina: Un análisis sobre la presencia de Dios en las prácticas cultura-
les andinas de Cusco, Perú”. Huella Teológica 3, núm. 2 (2021): 113–41. 
https://www.coclic.org/revteo/index.php/ht/article/view/51.

Ellacuría, Ignacio. “El pueblo crucificado, ensayo de soteriología histórica”. 
Revista Latinoamericana de Teología 6, núm. 18 (1989): 305–33. ht-
tps://doi.org/10.51378/rlt.v6i18.5933.

Fonseca Rivera, Nidia V. “Teología Práctica: ¿Qué metodología se transita 
desde la visión epistemológica latinoamericana y caribeña?” Teología 
Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 2. https://revistas.ubl.ac.
cr/index.php/tpl/article/view/217.

Gebara, Ivone. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión. Trotta, 2000.



El “guardián del río” disipa la “neblina silenciosa”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
46

Hoch, Lothar Carlos. “Reflexiones en torno al método de la teología práctica”. 
En Teología Práctica en el contexto de América Latina, 3a ed., edita-
do por Christoph Schneider-Harpprecht y Roberto E. Zwetsch. CLAI, 
2011.

Pimentel Chacón, Jonathan. “Epistemología y teología en Ivone Gebara Dis-
cusión introductoria”. Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 81–125. 
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/418.

Ramón Carbonell, Lucía. “Ecofeminismos y teologías de la liberación”. Pape-
les de relaciones ecosociales y cambio global, núm. 125 (2014): 101–9.

Ress, Mary Judith. “Espiritualidad ecofeminista en América Latina”. Investi-
gaciones Feministas 1 (mayo de 2010): 111–24. https://revistas.ucm.es/
index.php/INFE/article/view/INFE1010110111A.

Ricoeur, Paul. Hermenéutica y Acción. De la hermenéutica del texto a la her-
menéutica de la acción. Prometeo Libros, 2008.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Presentación de las conferencias: 
Experiencias, desafíos y perspectivas de la Teología Práctica Latinoa-
mericana”. Teología Práctica Latinoamericana 1, núm. 2 (2021): 7-13. 
https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/view/211.

Solano, Jocabed. “Reflexiones sobre la COP29. No hay justicia climática sin 
justicia para toda la creación, incluyendo a los seres humanos”. Jocabed 
Solano, el 10 de diciembre de 2024. https://jocabedsolano.com/re-
flexiones-sobre-la-cop29/.

Solano Miselis, Jocabed Reina. “Grito de esperanza en contra del epistemi-
cidio, la nación Guna Dule”. Folleto Integrador, 2019. https://jocabed-
solano.com/wp-content/uploads/2019/05/Trabajo-Folleto-Integra-
dor-Nuevo-joqui-12.pdf.

Vida y Pensamiento. “Ivone Gebara–Reflexiones desde el ecofeminismo”. Re-
vista Vida y Pensamiento 27, núm. 1 (2007): 7–132. https://revistas.ubl.
ac.cr/index.php/vyp/issue/view/77.



Sara Baltodano Arróliga

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 11-47 – Enero/Junio 2026
47

Vindas, Ruth, y Raquel Huertas-Sánchez. “Pedagogía de la fe: Apuntes de la 
Consulta de Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña”. Teología 
Práctica Latinoamericana 3, núm. 1 (2024): 127–47. https://revistas.
ubl.ac.cr/index.php/tpl/article/view/639.

White, Michael, y David Epston. Medios narrativos para fines terapéuticos. 
Paidós, 1993.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026

HERMENÉUTICA PENTECOSTAL FEMINISTA

Reflexiones sobre el ministerio pastoral de mujeres en la 
Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Josseth Danisa Cortés Portuguez*
josethcp1996@gmail.com

FEMINIST PENTECOSTAL HERMENEUTICS

Reflections on the pastoral ministry of women in the Full 
Gospel Church of God of Costa Rica

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Pastora pentecostal costarricense. Actualmente está estudiando una Maestría en 
Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de posgrado realizado 
conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y la Universidad 
Bíblica Latinoamericana (UBL). Además, está realizando estudios de posgrado en 
el programa Studies Doctorate of Ministry (DMIN), en el Pentecostal Theological 
Seminary de Cleveland, Tennessee.



Hermenéutica pentecostal feminista
Reflexiones sobre el ministerio pastoral femenino en la 

Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
49

Josseth Danisa Cortés Portuguez

Resumen

Este artículo presenta algunas reflexiones orientadas a desarrollar una her-
menéutica feminista pentecostal que fundamente bíblicamente el ministerio 
pastoral de las mujeres en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa 
Rica. Frente a las interpretaciones literalistas y patriarcales que restringen su 
liderazgo, el estudio propone un cambio de paradigma hermenéutico. Par-
tiendo de un análisis histórico, se destaca la presencia fundacional de mujeres 
(como el caso de mamá Dandie) y los principios igualitarios en los orígenes 
de la denominación, contrastándolos con las estructuras jerárquicas patriar-
cales actuales que subordinan a la mujer. La propuesta hermenéutica integra 
enfoques metodológicos como la estructura circular de la comprensión (Ga-
damer), los tres polos del método teológico (De Mori), la desobediencia epis-
témica (Mignolo) y la circularidad hermenéutica (Román-López Dollinger). 
Sobre la base de estos enfoques contextuales y liberadores se busca visibilizar 
y validar la experiencia espiritual y el liderazgo femenino como fuentes le-
gítimas de conocimiento teológico, asimismo, como formas de promover la 
equidad de género y empoderar a las mujeres pastoras pentecostales, siguien-
do así el modelo de servicio y justicia de Jesús.

Palabras clave: hermenéutica pentecostal, feminismo, ministerio femenino, 
método teológico, Iglesia de Dios.



Feminist pentecostal hermeneutics
Reflections on the feminine pastoral ministry in the Full 

Gospel Church of God in Costa Rica

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
50

Josseth Danisa Cortés Portuguez

Summary

This article presents reflections aimed at developing a Pentecostal feminist 
hermeneutic to biblically substantiate the pastoral ministry of women in the 
Iglesia de Dios Evangelio Completo of Costa Rica. In response to the liter-
alist and patriarchal interpretations that restrict their leadership, the study 
proposes a shift in the hermeneutical paradigm. Beginning with a historical 
analysis, it highlights the foundational presence of women (such as the case 
of mamá Dandie) and the egalitarian principles at the denomination’s origins, 
contrasting them with the current patriarchal hierarchical structures that 
subordinate women. The hermeneutical proposal integrates methodologi-
cal approaches such as the circular structure of understanding (Gadamer), 
the three poles of the theological method (De Mori), epistemic disobedience 
(Mignolo), and hermeneutical circularity (Román-López Dollinger). Based 
on these contextual and liberating approaches, it seeks to make visible and 
validate spiritual experience and female leadership as legitimate sources of 
theological knowledge, as well as ways to promote gender equity and em-
power Pentecostal women pastors, thus following Jesus’ model of service and 
justice.

Keywords: pentecostal hermeneutics, feminism, women’s ministry, theologi-
cal method, Church of God.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
51

Hermenéutica pentecostal feminista
Reflexiones sobre el ministerio pastoral femenino en la 

Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica

Josseth Danisa Cortés Portuguez

La lectura bíblica desde un enfoque pentecostal provocará la 
construcción o el mejoramiento de una hermenéutica feminista, 
esto desde el pensamiento de las mujeres que se encuentran en el 

ministerio pastoral de la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa 
Rica. La perspectiva de género está interrelacionada con el eje temáti-
co, porque precisamente, la intencionalidad es alzar la voz femenina 
sobre la lectura bíblica y los procesos interpretativos que se hacen de 
la misma.

La iglesia pentecostal se ha caracterizado por ser conservadora y 
caer en ciertos extremismos, que sin lugar a duda, han ocasionado 
daño en las personas. Los imaginarios religiosos resultan en la com-
plejidad, porque cuando excluyen a cierto grupo, como en este caso, las 
mujeres no deben hacer tal cosa o no tienen voz ante tales decisiones; 
se permite, entonces, el auge a una hermenéutica marcada por el tradi-
cionalismo y que no da lugar a las mujeres, como protagonistas de su 
propia historia. En fin, se percibe una integración con el eje temático 
propuesto.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
52

El tema se puede justificar de diversas maneras. Inicio compartien-
do que mi pasión por este tema existe desde mi adolescencia, porque 
fui testigo de las diferencias entre el ministerio del hombre y el de la 
mujer en la Iglesia de Dios, tanto a nivel local como en el resto de la es-
tructura. Esto no consiste en una lucha contra el género masculino, ni 
en un rechazo por el ministerio que Dios ha depositado en ellos, sino 
en un análisis hermenéutico que nace desde el contexto de una comu-
nidad de fe local, que busca fundamentar el llamado que Dios hace a la 
mujer a servirle con la misma responsabilidad y derechos; mediante la 
erradicación de lecturas literalistas/patriarcales de la Palabra de Dios.

Además, esta propuesta busca que la fundamentación bíblica sea a 
través de una hermenéutica feminista, escapando de la problemática 
que caracteriza a muchas comunidades de fe locales, lecturas literalis-
tas/patriarcales de la Palabra de Dios que atentan contra el ministerio 
pastoral de la mujer. Algunos pasajes que se utilizan son: 1 Corintios 
14,34-37, 1 Corintios 11,3, Efesios 5,22-24. Es un tema necesario, es 
una deuda que la iglesia tiene con las mujeres, y en realidad no so-
lamente con las mujeres, porque hay muchos hombres que se carac-
terizan por una masculinidad menos tóxica, que la aprendida por la 
tradición patriarcal.

Formación y consolidación de la Iglesia de Dios

Este ensayo tiene como propósito desarrollar una hermenéutica 
pentecostal de corte feminista, capaz de abordar y resolver la proble-
mática teológica que supone la lectura literalista y patriarcal de la Bi-
blia en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica. Conside-
ramos que analizar esta cuestión es de suma relevancia, especialmente 
para las mujeres pentecostales que ejercen su ministerio dentro de este 
contexto eclesial. Dicha problemática no solo pone de manifiesto la 
rigidez teológica del conservadurismo cristiano en estas comunidades, 
sino que además revela cómo la institución replica estructuras jerár-
quicas que invisibilizan la labor pastoral femenina y excluyen, directa o 



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
53

indirectamente, a las mujeres del liderazgo ministerial. Para una com-
prensión más acertada de esta situación y de nuestra propuesta, resulta 
indispensable conocer el proceso de formación y consolidación de la 
identidad pentecostal en la Iglesia de Dios costarricense. Este aspecto 
es fundamental, ya que es en dicho marco histórico donde se busca 
reivindicar el ministerio de las mujeres pentecostales.

La historia institucional de la Iglesia de Dios tiene sus inicios en 
un hecho religioso ocurrido en el año 1886 en una cabaña de Barney 
Creek (Tennessee) y que se puede denominar como un despertar o 
avivamiento pentecostal:

La Iglesia de Dios comenzó el 19 de agosto de 1886, en el con-
dado de Monroe, Tennessee, cerca de la frontera de Carolina del 
Norte. El ex Bautista Richard Green Spurling predicó en un mo-
lino a lo largo de Barney Creek y ocho personas formaron una 
Unión Cristiana con el propósito de seguir el Nuevo Testamento 
como su regla de fe y práctica, otorgándose los unos a los otros 
los mismos derechos y privilegios para interpretar las Escritu-
ras, y sentándose juntos como la iglesia de Dios.1

Las personas que formaron la Unión Cristiana provenían de igle-
sia locales, donde había tratado infructuosamente de hacer reformas 
doctrinales y pastorales, por lo que, ese día, no titubearon en separarse 
de la iglesia donde habían permanecido hasta entonces. Este grupo de 
personas estaba compuesto por ocho personas, tres hombres y cinco 
mujeres, cuyos nombres son los siguientes: reverendo Richard G. Spur-
ling (padre), John Plemons, Polly Plemons, Barbara Spurling, Margaret 
Lauftus, Melinda Plemons, John Plemons (hijo) y Adeline Lauftus.2

Los acuerdos fundacionales de la Unión Cristiana establecieron lo 
siguiente: adoptar el Nuevo Testamento como su única regla de fe y 
práctica, reconocer que todos sus miembros poseían igualdad de de-
rechos para seguir su conciencia según la dirección de las Escrituras 

1	  IDDLA, “Breve Historia de La Iglesia de Dios”, Iglesia de Dios Latinoamérica, el 
19 de abril de 2018.

2	 Cf. Charles W. Conn, Como ejército poderoso. La historia de la Iglesia de Dios: 
1886-1976 (Editorial Evangélica, 2011), 43.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
54

y para congregarse como la Iglesia de Dios. Este origen es particular-
mente significativo, pues evidencia una marcada presencia femenina 
desde el inicio: cinco mujeres dieron un paso al frente en aquella ca-
baña para integrar la entonces llamada Unión Cristiana, en busca de 
renovación y unidad espiritual. El génesis de la Iglesia de Dios en otros 
países comparte esta misma característica, un punto que se explorará 
más adelante. Existe, además, una coherencia notable entre esos prin-
cipios y lo que hoy se propone: la igualdad de derechos para guiarse 
por la Palabra de Dios como fuente de vida y dirección. En otras pala-
bras, en los orígenes de la Iglesia de Dios no existía una jerarquía que 
subordinara a las mujeres a la voz masculina ni que reservara a los 
hombres la exclusividad de la interpretación bíblica.

Como lo revela su proceso de formación, la historia de la Iglesia de 
Dios está vinculada fuertemente al avivamiento espiritual. Esto se re-
fleja en el anhelo constante de las personas que dieron vida a la Unión 
Cristiana y de otras personas que se les unieron con el tiempo, quienes 
se propusieron hacer de la santidad una norma de vida. De hecho, el 
Artículo 7 de su Declaración de Fe establece: “Creemos que la santidad 
es la norma de vida, de Dios, para su pueblo”.3 Cabe destacar que la 
doctrina de la santidad caló tan hondo en la población de esta zona 
rural, precisamente porque proponía una gracia no exclusivista, donde 
el avivamiento fue impulsado por personas humildes de esta región, 
quienes habían sido marginadas por sus iglesias tradicionales.

El desarrollo y consolidación de la organización fue notable: en 
1944 la Iglesia de Dios se expandió a países como Nicaragua, Hondu-
ras y Costa Rica.4 Considerando que el estudio se centra en el contexto 
costarricense, se destinará un espacio para abordar su historia particu-
lar. La Iglesia de Dios Evangelio Completo5 en Costa Rica comenzó en 

3	 James E. Cossey, ed., Minutas 2022: Enseñanzas, disciplina y gobierno de la Iglesia 
de Dios (Casa Publicadora de la Iglesia de Dios, 2022), 21.

4	  Cf. Conn, Como ejército poderoso, 260.
5	  En Costa Rica el nombre de la denominación se constituyó como Iglesia de Dios 

Evangelio Completo. Según la tradición oral, en el momento de inscribirla el 
nombre Iglesia de Dios no estaba disponible.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
55

la zona Atlántica del país, específicamente en la provincia de Limón. 
Su fundación no se realizó necesariamente bajo el nombre de Iglesia 
de Dios, sino que tuvo su origen en la labor individual de una mujer 
afrodescendiente. Su nombre completo era Rosebelle Dandie, conoci-
da como Mamá Dandie. Ella perteneció al Ejército de Salvación6 y, al 
conocer el mensaje pentecostal, experimentó una transformación que 
despertó en ella un gran fervor misionero. Gracias a su gran labor mi-
sionera, se le podría considerar como una de las pioneras en la predi-
cación del evangelio en la provincia de Limón.

Mamá Dandie, inició la obra misionera en uno de los barrios ale-
daños al puerto, el cual se conoce actualmente como Cristóbal Colón. 
Predicaba en inglés, porque en ese tiempo en dicha zona se hablaba 
muy poco el español. Es difícil precisar la fecha exacta en que se origi-
nó su trabajo misionero, solamente se sabe que fue alrededor de 1930, 
es decir, en una época en la que el país atravesaba muchos problemas 
económicos, los cuales afectaban especialmente a la gente afrodescen-
diente. A finales de esa década, el ministerio de mamá Dandie consis-
tía en recorrer las zonas comprendidas entre Limón, Siquirres y Línea 
Vieja, lo cual implica unos 100 kilómetros aproximadamente (actual-
mente es la zona de Guápiles), según diversa información oral, se con-
sidera que estableció entre cuatro y cinco iglesias en esa región.

Entre 1935 y 1938, el reverendo James H. Ingram llegó a Costa Rica 
como parte del acuerdo de la “Gira del Jubileo de Oro”, una iniciativa 
de la Iglesia de Dios para consolidar las misiones establecidas en dis-
tintos lugares. Fue en ese período cuando el reverendo Ingram y mamá 
Dandie mantuvieron una reunión con el objetivo de estructurar la Igle-
sia de Dios en el país, razón por la cual Ingram decidió permanecer por 
algún tiempo como misionero. Mientras tanto, mamá Dandie siguió 
predicando y ejerciendo como pastora en la Iglesia de Cieneguita, en 

6	 El Ejército de Salvación es una denominación cristiana protestante que busca 
“salvar” a las personas a través de la predicación del evangelio y por medio de la 
ayuda social. Su estructura jerárquica y lenguaje es similar a la militar, asimismo, 
sus uniformes tienen algunas características de ese tipo.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
56

Limón, la cual conservó un vínculo cercano con las oficinas centrales 
de la Iglesia de Dios en Cleveland, Tennessee.

La historia de formación la Iglesia de Dios de Costa Rica no sería la 
misma si mamá Dandie hubiera rechazado la vocación divina de pro-
clamar el evangelio a través de la predicación. Imaginemos que ella hu-
biera interpretado el pasaje de 1 Corintios 14,34-35 de manera literal, 
el cual instruye que “las mujeres guarden silencio en las congregacio-
nes, pues no les es permitido hablar; deben permanecer sumisas, como 
establece la ley. Si desean saber algo, que interroguen a sus maridos en 
casa, ya que resulta indigno que una mujer hable en la asamblea”. Si 
ese hubiera sido el caso, entonces, seguramente no existiría, como la 
conocemos actualmente, la Iglesia de Dios de Costa Rica.

Características socio-eclesiales de la Iglesia de Dios en 
Costa Rica

Actualmente, la Iglesia de Dios en Costa Rica enfrenta diversos de-
safíos de carácter social, entre los cuales destaca la cuestión de género, 
particularmente en lo relativo a la participación activa de las mujeres 
en la esfera religiosa. Por este motivo, se considera pertinente exponer 
algunos datos estadísticos concernientes a esta problemática.

Respecto a la realidad laboral y, por consiguiente, económica del 
país, un informe local de la Organización para la Cooperación y el De-
sarrollo Económicos (OCDE) indica que “las mujeres que trabajan a 
tiempo completo reciben un 4,2% menos de ingresos que los hombres, 
lo que sitúa al país como una de las brechas salariales más bajas de la 
OCDE”.7 La desventaja estructural de la mujer es una constante, hasta 
el punto de que estudios como el citado presentan a Costa Rica con 
una de las disparidades salariales más reducidas en el contexto compa-
rado. En este sentido, los datos del Instituto Nacional de Estadística y 

7	 Brenda Camarillo, “Brecha salarial de género en Costa Rica es la cuarta más baja 
de la OCDE”, Noticia, La República (Costa Rica), el 17 de marzo de 2025, Digital 
Edición.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
57

Censos (INEC) sobre la tasa neta de participación laboral según géne-
ro el género son reveladores:

La tasa neta de participación laboral nacional fue 54,0 %, para 
los hombres 66,1 % y para las mujeres 41,9 %. Este indicador 
presentó una reducción estadísticamente significativa de 3,2 p.p. 
a nivel nacional, 2,5 p.p. para los hombres y 3,8 p.p. para las mu-
jeres con respecto al mismo trimestre del año anterior.8

Por otra parte, una encuesta llevada a cabo el año 2024 en Costa 
Rica estima que “el porcentaje de quienes asisten todas las semanas 
al culto es significativamente diferente según el sexo del entrevistado, 
siendo 51% en las mujeres contra un 43% en los hombres”.9 Esto evi-
dencia un vínculo fuerte de las mujeres con la religión, la cual consti-
tuye un componente relevante en su vida y les impulsa a tener una ma-
yor disponibilidad para participar en los cultos semanales. Los datos 
revelan que, en comparación con los hombres, las mujeres asisten a los 
cultos con mayor regularidad. En esta encuesta, también se consultó a 
las personas participantes sobre quiénes, además de los pastores, ejer-
cen un liderazgo destacado en su iglesia o congregación. Las respuestas 
arrojaron que un 66% considera que lo hacen hombres y mujeres por 
igual, un 16,9% optó por la opción de las mujeres y un 13,5% por la de 
los hombres.10

Los datos anteriormente expuestos ponen de manifiesto una signifi-
cativa presencia femenina en los espacios eclesiales. No obstante, pese 
a que las mujeres constituyen el segmento más activo en la asistencia 
a los cultos y ejercen liderazgo al interior de sus congregaciones, no se 
observa una equiparación de oportunidades entre ambos géneros en lo 
que respecta a la ocupación de cargos directivos dentro de las denomi-
naciones, la representación institucional ante organizaciones religiosas 

8	 INEC, “Encuesta Continua de Empleo, trimestre (Junio–Julio–Agosto 2025). Re-
sumen de resultados”, Instituto Nacional de Estadística y Censos, INEC, el 2 de 
octubre de 2025.

9	 IDESPO, “Percepción de la población costarricense sobre valores y prácticas reli-
giosas, 2024”, Equipo de Invesgigación Unidad de Consultorías, IDESPO, febrero 
de 2025, 33. 

10	 Ibid., 38.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
58

y otros aspectos que se analizarán a lo largo de este estudio. Por tales 
razones, abordar esta problemática no solo es relevante para visibilizar 
el ministerio femenino, sino también para el empoderamiento de las 
mujeres pentecostales de la Iglesia de Dios de Costa Rica.

En consonancia con lo anterior, para la correcta formulación del 
problema es fundamental comprender que la exclusión de las mujeres 
pentecostales en diferentes espacios de poder eclesial, se fundamenta 
en una serie de interpretaciones del texto bíblico, sustentadas en un 
método literal que, con frecuencia, está asociado a concepciones pa-
triarcales. Dichas interpretaciones tienen como consecuencia la relega-
ción de la mujer a un plano secundario dentro del ámbito ministerial. 
Asimismo, estas lecturas se caracterizan por imponer restricciones a la 
mujer en cuanto a sus funciones y conducta, al tiempo que enaltecen 
al hombre como el ser “espiritual” y la “cabeza” de la mujer y del hogar, 
generándose así una traslación de esta comprensión terminológica al 
contexto doctrinal de la iglesia.

En consecuencia, abordar esta problemática implica un cambio ra-
dical de paradigma hermenéutico. En ese sentido, Elsa Tamez expone 
lo siguiente:

El ver a las mujeres como sujetos doble o triplemente oprimi-
dos exigía nuevas herramientas exegéticas y hermenéuticas que 
ayudaran a descubrir revelación de Dios en un mundo bíblico 
patriarcal. La lectura ingenua y literal de la Biblia puede fácil-
mente legitimar la violencia y asesinatos contra las mujeres y los 
homosexuales. Textos en los que hay un evidente patriarcalismo 
y homofobia pueden ser instrumentos de sacralización del pa-
triarcalismo actual.11

La problemática excede el mero análisis de las lecturas bíblicas con-
servadoras al interior de la Iglesia de Dios en Costa Rica, extendién-
dose a las consecuencias de dichas interpretaciones, los paradigmas de 
pensamiento que generan y las acciones de violencia que estas conlle-
van. Asimismo, se observa la influencia determinante de la tradición 

11	 “La Biblia: Saltos exegéticos y hermenéuticos en América Latina”, Vida y Pensa-
miento 27, núm. 2 (2007): 123.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
59

en el ámbito eclesial pentecostal. La Iglesia de Dios, aunque pueda re-
sistirse a reconocerlo, es una institución que valora y procura perpe-
tuar ciertas tradiciones conservadoras. Una de ellas es su concepción 
particular del liderazgo femenino, lo que lleva a algunos líderes varo-
nes a justificar el patriarcado pentecostal con argumentos como: “así 
ha sido siempre; además, hoy las mujeres tienen mucho más poder, 
antes ni siquiera podían hacer esto”. Al repetir ciertas prácticas de ma-
nera constante, las personas terminan inmersas en ellas y las perciben 
con normalidad, un fenómeno que afecta a toda la comunidad de fe y 
que se manifiesta tanto en hombres como en mujeres.

La Iglesia de Dios en Costa Rica es una institución con una organi-
zación compleja, posee una estructura claramente definida y un traba-
jo estratégico que ha resultado de gran utilidad para su consolidación 
y desarrollo. Sin embargo, debido a que el ministerio institucional se 
ha concebido y promovido desde una perspectiva jerárquica y pa-
triarcal, la mujer invariablemente ha ocupado y sigue ocupando un 
lugar secundario. Al respecto, Darío López sostiene que “Jesús irrum-
pió con una buena noticia de liberación, la cual niveló las relaciones 
mujer-hombre, forjando una comunidad de iguales, una comunidad 
horizontal en la sociedad piramidal de aquel tiempo”.12 Esta visión je-
rárquica puede entenderse como patriarcal, ya que, al observar con 
detenimiento, quienes ostentan los cargos de autoridad son predomi-
nantemente figuras masculinas.

Lo anterior no constituiría un problema per se, pues es evidente que 
en la tradición cristiana y en el ministerio pentecostal hay muchas ex-
periencias que muestran el llamado de Dios a los hombres para que 
guíen y acompañen a las comunidades de fe. Asimismo, en el contexto 
de la Iglesia de Dios, también existen numerosos ejemplos de cómo, 
gracias al trabajo masculino, el Evangelio se ha expandido y la estruc-
tura eclesial ha progresado. Sin embargo, la problemática central no 
debe reducirse a justifica esta labor ministerial de los hombres. El pro-

12	 Discípulas de Jesús: De invisibilizadas a protagonistas (Ediciones PUMA, 2023), 
22.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
60

blema radica más bien en que la mujer no tiene acceso a las mismas 
oportunidades ministeriales que los hombres y, además, que nuestras 
comunidades de fe no logren concretizar la “comunidad de iguales” y 
“horizontalidad” a la que Jesús invitaba. La horizontalidad propuesta 
por Jesús no excluye a nadie, por eso, es fundamental tener presente 
que no solo las mujeres han estado en situación de vulnerabilidad de-
bido a la visión jerárquica en el medio eclesial, sino también las niñas, 
los niños, las personas jóvenes y las personas adultas mayores.

En todo caso, esta problemática no puede abordarse sin señalar que, 
en múltiples ocasiones, la concepción teológica que se sostiene sobre el 
hombre y la mujer afecta los procesos hermenéuticos que se pretenden 
construir —en este caso, de corte feminista— desde una perspectiva 
pentecostal. Al respecto, Gabriela Miranda García indica lo siguiente:

Bajo la promoción de esta clasificación artificial, las mujeres a lo 
largo de gran parte de la historia occidental y aún de otras socie-
dades, han sido entendidas como seres meramente corporales, 
mientras que los varones son entendidos como seres más que 
corporales, lo cual deriva en una naturalización de la domina-
ción masculina y la subordinación femenina.13

Esta perspectiva resulta sumamente valiosa, ya que permite identifi-
car que una parte fundamental de la problemática reside en la concep-
ción de la mujer como cuerpo y del hombre como mente o razón. En el 
ámbito religioso es frecuente observar el cumplimiento de esta afirma-
ción; es común que, desde los púlpitos de comunidades conservadoras, 
se dicte a la mujer cómo debe vestir y arreglar su cabello, mientras que 
es prácticamente inexistente una predicación que imponga directrices 
similares sobre la apariencia masculina. Tampoco se insta al hombre 
con la misma insistencia a ser sabio y a edificar su hogar, como sí se le 
exige a la mujer con base en Proverbios 14,1: “La mujer sabia une a su 
familia; la mujer tonta la desbarata”.

13	 “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una discusión sobre el martirio y la 
religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, ed. 
Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 45.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
61

Este fenómeno consolida la comprensión del hombre como un ser 
primordialmente intelectual, el “sacerdote” del hogar, cuya corporali-
dad y presencia no son objeto de escrutinio. La mujer, en cambio, no es 
percibida como un ser inherentemente apto para la santidad que per-
sigue la religión, ya que su propio cuerpo se interpreta como un obstá-
culo para alcanzarla. Esta visión se ve reforzada por una estructura de 
dominación masculina justificada como “orden divino”, perpetuando 
así una distorsión teológica en torno a la mujer y sus atributos.

Dentro de la formulación del problema, es preciso establecer que, 
en contextos pentecostales, también existe un repudio o una incom-
prensión hacia los movimientos feministas, los cuales son vistos como 
alteradores del orden establecido por Dios. En la Iglesia de Dios, al 
menos en algunos de sus sectores, cualquier referencia al feminismo 
se considera una contradicción directa con la doctrina de fe. Por lo 
tanto, es crucial comprender el razonamiento que subyace en esta se-
paración entre el pentecostalismo y la teología feminista. Cabe señalar 
que existe un posible puente entre ambos: la autoridad epistémica de 
la experiencia. La teoría feminista valora enormemente la experiencia 
vivida de las mujeres, tomándola como base para su crítica social y reli-
giosa. El pentecostalismo, por su parte, otorga un lugar preponderante 
a la experiencia con el Espíritu Santo, ámbito en el que las mujeres son 
altamente participativas. Esto no significa que sean equivalentes o que 
compartan numerosas cualidades, sino que la intención es analizar la 
base de un repudio que, se cree, es mutuo.

El análisis que hace Fernando E. Alvarado14 sintetiza una idea de 
gran relevancia para este tema: la teología feminista tiene aportes sig-
nificativos que ofrecer, y sería un error ignorarlos simplemente porque 
el término “feminista” resulte ofensivo para el sector religioso pente-
costal. Sería necio negar sus elementos de verdad, pero también se-
ría ingenuo adoptar todos sus postulados sin un análisis crítico, tan 
solo para alinearse con tendencias teológicas modernas o con el de-

14	 “¿Cristianas y feministas? Una perspectiva pentecostal”, Pensamiento Pentecostal 
Arminiano, el 27 de marzo de 2022.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
62

nominado marxismo cultural. La teología feminista, como cualquier 
otro sistema de pensamiento, posee aciertos y desaciertos. Es probable 
que esta separación se deba a la comprensión limitada que se tiene del 
movimiento feminista desde la óptica pentecostal, la cual suele aso-
ciarlo exclusivamente con el feminismo radical, desconociendo otras 
vertientes como el feminismo interseccional propuesto por Kimberlé 
Crenshaw15, por citar un ejemplo.

Finalmente, tras haber desarrollado la descripción del problema en 
sus diversas dimensiones, se concluye esta sección con una pregun-
ta generadora, construida a partir del objetivo hermenéutico que nos 
hemos planteado: ¿Qué propuesta hermenéutica de corte feminista 
podría construirse para las ministras de la Iglesia de Dios Evangelio 
Completo de Costa Rica, desde un enfoque pentecostal, con el propó-
sito de generar una fundamentación bíblica que sustente su ministerio 
pastoral? Esta pregunta será la guía de las reflexiones siguientes.

Enfoques teóricos para una hermenéutica feminista 
pentecostal

La hermenéutica es un tema relevante en el ámbito religioso, ya que 
permite al ser humano aproximarse al texto sagrado y elaborar inter-
pretaciones que, a su vez, generan enseñanzas destinadas a ser aplica-
das en la vida cotidiana. Sin embargo, en el panorama interpretativo ha 
predominado una visión patriarcal, sustentada en narrativas construi-
das desde una perspectiva masculina. De allí surge la necesidad de ex-
plorar una hermenéutica feminista, particularmente desde una lectura 
pentecostal en el contexto de las mujeres con ministerio pastoral de la 
Iglesia de Dios Evangelio Completo en Costa Rica.

Para una adecuada aproximación a la Biblia, es fundamental com-
prender el lenguaje simbólico. Este se caracteriza por no poseer un 

15	  “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics”, University 
of Chicago Legal Forum 1989, núm. 1 (2015): 139–67.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
63

sentido literal, sino por transmitir, mediante diversos elementos, sig-
nificados profundos que aluden a algo o alguien de manera indirecta.16 
Así, se logra una comprensión del mundo y de la experiencia humana 
en niveles de mayor complejidad. El lenguaje simbólico se manifiesta 
mediante la imaginación simbólica, entendida como la facultad cen-
tral de la mente humana para articular lo racional con lo sensible, así 
como lo concreto con lo abstracto. Un ejemplo de ello se halla en los 
Evangelios (Mateo, Marcos, Lucas y Juan), donde las parábolas funcio-
nan como símbolos integrales del Reino, expresando grandes verdades 
mediante comparaciones accesibles.

La recurrencia de símbolos en el ámbito religioso y social cumple 
una función evidente: afianzar el valor de lo simbólico y su impacto en 
la vida de las personas. Estos símbolos no solo refuerzan la cohesión 
comunitaria y la identidad grupal, sino que también se incorporan en 
lo cotidiano, formando parte de la rutina. Comprender el lenguaje sim-
bólico permite adentrarse en la hermenéutica simbólica. Según Blanca 
Solares Altamirano, los aspectos centrales de esta hermenéutica con-
tribuyen de manera holística a integrar las dimensiones racional y sim-
bólica del conocimiento. En primer lugar, al concebir la religión como 
un sistema simbólico, se reconoce que su eficacia no reside en la litera-
lidad de los discursos, sino en su capacidad de evocar lo inexplicable.17 
Asimismo, la producción simbólica religiosa no es irracional, sino que 
constituye una forma de conocimiento abierta, afectiva y comunitaria. 
Las expresiones simbólicas universales, aunque varían entre culturas, 
configuran el imaginario religioso colectivo, articulando lo individual 
con lo cósmico y lo afectivo con lo trascendente.

Myriam García Piedras sostiene que el ser humano se define por sus 
acciones, y la práctica de las virtudes puede convertirse en un proyecto 
de vida; esta idea puede aplicarse tanto en el ámbito social y pasto-

16	 Gilbert Durand, “Introducción. El vocabulario del simbolismo”, en La imagina-
ción simbólica, 2a ed. (Amorrortu editores, 2007), 16.

17	 “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un nuevo espíritu antropológico”, 
Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, Revista mexicana de ciencias 
políticas y sociales, núm. 211 (2011): 17.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
64

ral como en el académico.18 La hermenéutica analógica se centra en 
el cultivo de las virtudes, lo cual permite su aplicación, dado que el 
quehacer académico implica contemplación. En la práctica pastoral, 
este enfoque adquiere una dimensión relacional, ya que toda práctica 
analógico-anagógica conlleva un compromiso con el otro, abarcando 
dimensiones sociales, políticas, espirituales y místicas, en la búsqueda 
de un mundo más humanizado y justo. De allí la pertinencia de una 
hermenéutica feminista en el contexto pentecostal.

Por otra parte, Mario Tomé Díez señala que, mientras en el pasado 
se distinguía entre logos y mito, o entre sentido literal y alegórico, en la 
actualidad se prefiere hablar en términos de comprensión e interpre-
tación desde la hermenéutica simbólica.19 La experiencia en el ámbito 
religioso frecuentemente se relaciona con símbolos de misterio, lo cual 
se estudia desde la fenomenología de la religión. Las teofanías pueden 
comprenderse mediante los paradigmas de la hermenéutica simbólica; 
no obstante, en diversos contextos persiste una interpretación literal 
que genera prácticas excluyentes hacia la mujer.

Los procesos hermenéuticos en la práctica pastoral y teológica no 
deben subestimarse, ya que representan una labor valiosa, compleja y 
útil tanto para la iglesia como para el mundo en general. La interdis-
ciplinariedad aquí expuesta es real y se acompaña de una premisa que 
el autor ya adelantaba: la hermenéutica es un arte. El arte no es rígido 
ni se sujeta a categorías absolutas de bien y mal, sino que es fluido y 
fomenta la creatividad. Esto no implica que cada individuo interprete 
según sus intereses personales o políticos, sino que reconoce que la 
realidad de cada sujeto influye en el proceso interpretativo. A lo ante-
rior se suman los tres enfoques hermenéuticos propuestos por Alejan-
dra Bertucci y María Luján Ferrari.20

18	 “El símbolo como camino de transformación en la hermenéutica analógica”, 
En-Claves Del Pensamiento, En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 139.

19	 “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios humanísticos. Filología, 
núm. 7 (1985): 173. 

20	 “Hermenéutica filosófica y ciencias sociales”, en Cuestiones de teoría social con-
temporánea, ed. Antonio Camou, Libros de Cátedra (Edulp, 2022).



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
65

En primer lugar, la concepción clásica de la hermenéutica, enten-
dida como el arte de interpretar textos con base en técnicas auxiliares, 
reglas, preceptos y cánones. En segundo lugar, la hermenéutica como 
metodología de las ciencias del espíritu, donde el conocimiento histó-
rico exige un método distintivo: la comprensión hermenéutica, cen-
trada en la vivencia y la historicidad del sujeto intérprete. Finalmen-
te, la hermenéutica como filosofía universal de la interpretación, que 
trasciende su función metodológica para convertirse en una ontología 
de la comprensión, en la cual comprender e interpretar no son solo 
métodos, sino procesos constitutivos de la existencia humana. En este 
sentido, Luis Mariano De la Maza expone la hermenéutica como un 
instrumento científico:

Heidegger transforma la fenomenología husserliana en una filo-
sofía hermenéutica, comprender es un modo de ser del ser hu-
mano, entonces, se constituye en un movimiento de autointer-
pretación de la vida fáctica. La clave metodológica es el círculo 
hermenéutico, es un ir y venir constante, entre el contexto y el 
detalle. Por otra parte, Gadamer explora que toda interpretación 
implica una fusión de horizontes (intérprete y texto), porque a 
diferencia de las ciencias naturales se busca una conciencia his-
tórica de los efectos y no una neutralidad metodológica.21

Ahora bien, en el contexto del desarrollo del conocimiento comple-
jo, como proceso hermenéutico, Carlos Mendoza-Álvarez postula la 
imperiosa necesidad de reconfigurar el quehacer teológico, integran-
do las humanidades, las ciencias y los diversos saberes en función de 
la supervivencia de la humanidad. Para este autor, el primer criterio 
metodológico, basado en sistemas complejos y diversos, es el primado 
de lo real teologal, el cual sostiene que toda la realidad creada guarda 
una relación esencial con su fuente divina, Dios. Un segundo criterio, 
concerniente al estatuto epistemológico de las disciplinas en la era del 
post-humanismo, describe la evolución desde la mera opinión hacia 
un pensamiento científico justificado mediante la verificación experi-
mental. El último criterio que propone en el cual aboga por un retorno 

21	 “Fundamentos de la filosofía hermenéutica: Heidegger y Gadamer”, Teología y 
vida 46, núms. 1–2 (2005): 131.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
66

a lo real —complejo, diverso y resiliente—, subraya la imprescindible 
vinculación del conocimiento con su dimensión praxiológica y trans-
formadora.22

Sobre la base de la cristología de la liberación de Jon Sobrino23 y en 
el ámbito de las posibilidades hermenéuticas no neutrales, Jorge Cos-
tadoat afirma que toda producción de conocimiento científico —por 
ejemplo, teológico— emerge de un marco contextual particular y está 
condicionada por intereses específicos. Por lo tanto, esta producción 
está constituida por una perspectiva definida, una localización episte-
mológica propia, una trayectoria intencional, un propósito disciplina-
rio previsto y un público destinatario particular. Según Costadoat, esto 
significa que las teologías de la liberación, al invocar su legitimidad 
hermenéutica contextual, reconocen explícitamente su relatividad his-
tórica y cultural, generando de esta forma una ruptura con el paradig-
ma de la teología tradicional. En consecuencia, concluye el autor, se 
vuelve cada vez más problemático sostener la noción de una teología 
universalmente válida.24

Asimismo, la hermenéutica feminista emerge como una perspecti-
va crítica orientada a resolver una problemática específica vinculada a 
la construcción, interpretación y transmisión de conocimiento, la cual 
consiste en la subordinación histórica de las mujeres en todos los ám-
bitos del conocimiento. Según Estela Serret, la interdisciplinariedad, 
en este contexto, no alude entonces a una homogeneización de len-
guajes, sino a la incorporación de diversas disciplinas que iluminan el 
problema de la desigualdad de género, simbolizando así la confluencia 

22	 “Los entretejidos del conocimiento complejo. El lugar de la Teología en la interre-
lación de humanidades, ciencias y saberes en tiempos posmodernos y decolonia-
les”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68.

23	 La cristología de la liberación de sobrino está representada sobre todo en su libro: 
Jesucristo liberador. Lectura histórico teológica de Jesús de Nazaret, 4a ed., Colec-
ción Teología latinoamericana 17 (UCA Editores., 2000).

24	 “La hermenéutica en las teologías contextuales de la liberación”, Teología y vida 
46, núms. 1–2 (2005): 56–74.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
67

de saberes heterogéneos y contextos distintos.25 Esta perspectiva femi-
nista deja en evidencia que las dimensiones ética, política y teológica 
juegan un papel fundamental para alcanzar el proyecto de equidad y 
justicia de género en los procesos orientados a construir conocimiento, 
por lo que deben formar parte inherente en la reflexión de todas las 
ciencias humanas. En resumen, el objetivo último de la hermenéutica 
feminista es la construcción de una epistemología crítica, interdiscipli-
naria y con justicia de género.

La teología y hermenéutica bíblica feminista representa una de las 
contribuciones más significativas de la teología latinoamericana. Por 
esa razón, Elsa Tamez afirma que estudiar su desarrollo histórico re-
sulta indispensable para la construcción de una conciencia de género. 
Durante siglos, la teología cristiana fue predominantemente elaborada 
por varones inmersos en una iglesia de estructuras patriarcales, ya sea 
católica o protestante, y a menudo se limitaba a replicar el pensamiento 
de los teólogos del Primer Mundo. No obstante, Tamez también ad-
vierte que la teología de la liberación actuó como catalizador herme-
néutico, impulsando a las mujeres latinoamericanas a desarrollar una 
hermenéutica bíblica feminista con identidad propia. Posteriormente, 
durante la década de los años 1970s, se consolidó el reconocimiento 
de la mujer como sujeto histórico oprimido y discriminado, pero tam-
bién como sujeto teológico capaz de desarrollar su propia interpreta-
ción de la fe. La autora reconoce que, en ese período, además, existía 
una marcada dicotomía entre feministas y teólogas, caracterizada por 
la desconfianza mutua.26 En la actualidad, se observa una mayor aper-
tura para que las mujeres cristianas feministas participen en el diálogo 
hermenéutico, superando así los prejuicios religiosos de género y fo-
mentando un intercambio teológico más integral y enriquecedor.

25	 “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teoría de género”, 
Iztapalapa: Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, Iztapalapa, núm. 45 
(1999): 18.

26	 “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retrospectiva”, en Reli-
gión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana de Religiones 3 
(Trotta, 2008), 48.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
68

Método teológico en clave latinoamericana

El método teológico en perspectiva latinoamericana se caracteriza 
por ser eminentemente hermenéutico y contextual, lo cual es resultado 
de un proceso histórico de formación, desarrollo y consolidación. En 
este proceso, han sido fundamentales los aportes de diferentes pers-
pectivas hermenéuticas y metodológicas, algunas de las cuales se pre-
sentan en este apartado.

La estructura circular de la comprensión (Gadamer)

Una perspectiva hermenéutica importante para el método teológico 
es la estructura circular de la comprensión propuesta por Hans-Georg 
Gadamer, quien redefine el acto de comprender como un proceso cir-
cular dinámico.27 Según este enfoque, el diálogo entre el todo (interno 
y externo) y las partes del texto es fundamental. Sobre esta base in-
tegradora, la hermenéutica deja de ser un asunto meramente técnico 
para convertirse en un problema ontológico, donde la comprensión es 
parte intrínseca de la persona que interpreta (hermeneuta). Esto tam-
bién significa que, durante el proceso de interpretación de un texto, la 
persona que interpreta no accede a él sin ningún tipo de conocimiento, 
sino que existe una pre-comprensión de los contenidos que aborda, es 
decir, los conocimientos previos (pre-juicios o pre-comprensión) so-
bre ese contenido temático influyen en el proceso hermenéutico.

Esta estructura circular de la comprensión (hermenéutica), aplica-
da a los textos bíblicos, impacta directamente en el método teológico, 
ya exige que la interpretación del texto sagrado no se haga desde fuera, 
ni desde un contexto lejano, ni tampoco rechazando el conocimiento 
previo (pre-juicio) propio. Sin embargo, Gadamer advierte que la per-
sona que interpreta el texto no lo hace solamente desde la instalación 
de sus pre-juicios o conocimientos previos.28 La interpretación debe 

27	 “Sobre el círculo de la comprensión (1959),” en Verdad y método II, Hermeneia 34 
(Salamanca: Ediciones Sígueme, 1998), 63.

28	 Ibid., 66.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
69

ser más bien contextual e integral, es decir, debe tener la capacidad 
de generar un diálogo constructivo entre los pre-juicios propios y las 
experiencias o vivencias que las comunidades de fe han tenido con el 
texto. Este enfoque no solo facilita una interpretación contextualizada 
de la Escritura, caracterizada por un sentido de vitalidad, sino también 
permite distanciarse de lecturas literalistas y patriarcales. En esencia, la 
propuesta de Gadamer permite promover una hermenéutica teológica 
crítica, contextual e inclusiva.

Los tres polos del método teológico (De Mori)

Otro enfoque hermenéutico interesante que puede contribuir a for-
talecer el método teológico latinoamericano se encuentra en la pro-
puesta de Geraldo Luiz De Mori basada en los tres polos del método 
teológico. Según De Mori, el método teológico se articula en torno a 
tres polos interrelacionados e indisolubles, cuya relevancia es signifi-
cativa en la teología latinoamericana. Estos tres polos son: la persona 
destinataria, el mensaje y la persona emisora.29

	- La persona destinataria. Este polo del método se enfoca en el 
sujeto receptor del mensaje, el cual, según De Mori, es una per-
sona adulta y autónoma. Esta persona destinataria recibe el co-
nocimiento del texto en las coordenadas de su propio tiempo y 
espacio, asimismo, lee el texto bajo la influencia de las normas 
morales y los principios de la razón práctica de su época. Esto 
significa que, generalmente, la persona destinataria limita el do-
minio de lo trascendente a los límites de su propia razón prácti-
ca, convirtiéndolo así en un objeto de esperanza. Por esa razón, 
determinar la identidad particular de la persona destinataria es 
crucial para el método teológico latinoamericano.30

	- El mensaje. Constituye el segundo polo del método teológico y, 
aunque históricamente se consideró autoevidente, con el tiempo 

29	 “Los tres ‘polos’ del método teológico”, Cuestiones Teológicas 49, núm. 111 (2022): 
1–16.

30	  Ibid., 5–9.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
70

la necesidad de justificar su contenido generó que, según la épo-
ca, surgieran diferentes corrientes hermenéuticas para interpre-
tarlo. En todo caso, para De Mori el mensaje es el centro del mé-
todo teológico y se puede concebir como el hablar divino en cada 
tiempo y lugar. Se trata entonces de percibirlo como una oferta 
de salvación y vida en plenitud, conservando así su sustancia y 
significado propios.31

	- La persona emisora. Este tercer polo del método teológico adqui-
rió relevancia conforme la realidad social de la persona emisora 
se fue convirtiendo en objeto de interés hermenéutico. En este 
sentido, la persona emisora, como transmisora del mensaje, ine-
vitablemente involucra en el proceso de interpretación su propio 
contexto, perspectiva social y posicionamiento político. En todo 
caso, la identidad de la persona emisora —por ejemplo, una mu-
jer indígena o un hombre blanco— supone una aplicación dis-
tinta del método debido a la realidad que subyace en su propia 
identidad religiosa, social, cultural y política. Por lo tanto, no se 
pueden ignorar los pre-juicios de la persona receptora (teóloga o 
teólogo) en la mediación entre el mensaje y la persona destinata-
ria, ya que esto permite que el método teológico y su hermenéu-
tica sean contextuales.32

La interconexión de estos tres polos del método teológico pueden 
ser un factor importante para impulsar una teología contextual lati-
noamericana, ya que permite integrar coherente y dinámicamente es-
tos polos presentes en la hermenéutica del quehacer teológico de nues-
tros contextos cristianos de América Latina.

Desobediencia epistémica (Mignolo)

Otro enfoque hermenéutico sumamente importante para el método 
teológico latinoamericano consiste en la propuesta de Walter Mignolo 
sobre la desobediencia epistémica, la cual se fundamenta en promover 

31	 Ibid., 9–11.
32	 Ibid., 12–14.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
71

metodologías hermenéuticas orientadas a descolonizar el conocimien-
to local. Al vincular la colonialidad del poder (política y económica) 
con la colonialidad del conocimiento (hermenéutica), Mignolo pone 
en evidencia la importancia de descolonizar el conocimiento lati-
noamericano, ya que, durante nuestra historia, el conocimiento se ha 
impuesto desde y ha funcionado como un instrumento imperial de 
colonización.33 Esta perspectiva es relevante, especialmente en nues-
tros contextos actuales, donde las iglesias locales —sobre todo las que 
cuentan con grandes estructuras—, utilizan la concentración del poder 
jerárquico para controlar y dominar la producción de conocimiento 
teológico, lo cual fomenta la reproducción y continuidad de estructu-
ras patriarcales y eurocéntricas, fortaleciendo de esa forma el pensa-
miento teológico (neo)colonial. Mignolo fundamenta esta propuesta 
de la siguiente forma:

Hoy más que nunca en la historia del mundo moderno/colonial 
el proceso se desplaza ya cambia de dirección para construir es-
tructuras de conocimiento que surgen de la experiencia de la 
humillación y marginalización; experiencias y humillaciones 
generadas por la puesta en marcha y la constante actualización 
de la matriz colonial del poder. Estas cuestiones no se resuelven 
con políticas públicas y generosidad. Se necesita el vuelco des-
colonial y a partir de él horizontes de vidas pluriversales más 
que universales. Esto es, horizontes de vida basados en la plu-
riversidad como proyecto universal. (…) Para contribuir a un 
mundo en el cual muchos mundos sean posibles, serán necesa-
rios procesos de descolonización del saber y del ser que surgen 
y están surgiendo de la geo- y corpo-políticas del conocimiento. 
Para que la descolonización se vuelva operativa, será necesario 
crear alternativas a la modernidad y a la civilización neoliberal.34

En el ámbito de la teología, esta propuesta abre múltiples posibi-
lidades hermenéuticas. En el contexto pentecostal, sobre todo en las 
relaciones de poder patriarcal, la desobediencia epistémica y su conse-
cuente descolonización del conocimiento puede constituirse una base 
para construir una hermenéutica feminista pentecostal liberadora y 
33	 Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Ediciones del Signo, 2010).
34	 Ibid., 112s.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
72

orientada al empoderamiento de las mujeres y al reconocimiento de su 
trabajo en las estructuras eclesiales.

La circularidad hermenéutica (Román-López Dollinger)

En el contexto de la teología práctica Angel Eduardo Román-López 
Dollinger propone desarrollar estrategias hermenéuticas-teológicas 
basadas epistemológicamente en los aportes del quehacer teológico 
latinoamericano y metodológicamente en la circularidad hermenéu-
tica.35 Según esta propuesta, es importante revisar los aportes de la 
teología práctica y de la teología de la liberación, cuya relación es de 
complementariedad, es decir, aunque son enfoques teológicos que se 
pueden abordar de forma independiente, no se anulan ni metodoló-
gica ni epistemológicamente. Esta complementariedad se verifica en 
el hecho que la teología de la liberación se centra en desarrollar estra-
tegias teóricas y prácticas para la transformación social desde el com-
promiso y praxis cristiana. Por su parte la teología práctica se interesa 
en formar personas que, desde sus áreas de acción pastoral, posibiliten 
esa trasformación. Esto sugiere un enfoque hermenéutico-teológico li-
berador donde la teología práctica funciona no solo como un medio de 
interpretación contextual, sino también como una teoría de la acción 
pastoral orientada a la transformación social.

Según Román-López Dollinger, el método teológico que logra in-
tegrar las experiencias personales y comunitarias del contexto latinoa-
mericano con el quehacer teológico es el conocido como circularidad 
hermenéutica, el cual cuenta con los siguientes tres momentos estra-
tégicos:
35	 Al respecto, ver los siguientes dos textos del autor: “Teología Práctica como ins-

trumento de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológicas”, en 
Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. An-
gel Eduardo Román-López Dollinger (SEBILA, 2022); “El método de la teolo-
gía práctica en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en 
Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel 
Eduardo Román-López Dollinger (SEBILA, 2022).



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
73

	- Confrontación con la realidad (Ver): Es el punto de partida donde 
emergen las preguntas teológicas. Se requiere la presencia de ex-
periencias contextuales (base para la labor teológica), sospechas 
reflexivas, y acciones de resistencia. La recuperación y visibiliza-
ción de las vivencias de las personas y comunidades son esencia-
les para enriquecer el método.36

	- Reflexión teórica (Juzgar): En esta etapa ocurre la construcción 
de argumentaciones teológicas sobre diversas temáticas. Es cru-
cial reconocer la unidad dialéctica entre teoría teológica y prácti-
ca cristiana, y entender la fe cristiana como un detonante para el 
compromiso activo en proyectos sociales que buscan el bienestar 
integral. El objetivo de este momento es la producción de cono-
cimiento teológico, no antropológico, sociológico o filosófico.37

	- Transformación de la Realidad (Actuar): El momento final im-
plica la evaluación de las estrategias propuestas. El propósito del 
método solo se considera alcanzado si se produce una transfor-
mación efectiva frente a las injusticias sociales y ecológicas.38

En términos hermenéuticos, el método teológico latinoamericano 
(circularidad hermenéutica) aplicado en la teología práctica sigue esta 
secuencia: conocer empíricamente la práctica pastoral, interpretar los 
datos confrontándolos con la teoría existente, evaluar la validez de la 
interpretación a la luz de la práctica cristiana y elaborar pautas o crite-
rios pastorales que impulsen formas liberadoras de abordar los proble-
mas que se presentan en la realidad social.

En resumen, según lo reflexionado hasta este momento, se puede 
afirmar que el método teológico latinoamericano se fundamenta en 
una hermenéutica contextual que integra la experiencia histórica y so-
cial de nuestros pueblos y comunidades de fe. Desde la perspectiva de 
una hermenéutica feminista pentecostal en la Iglesia de Dios de Costa 
Rica, esta propuesta adquiere un carácter liberador y descolonizador. 

36	 Román-López Dollinger, “Teología Práctica como instrumento de cambio social”, 
ed. Román-López Dollinger (SEBILA, 2022), 195–99.

37	 Ibid., 199–203.
38	 Ibid., 203–7.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
74

Por ejemplo, la estructura circular de la comprensión (Gadamer) per-
mite interpretar las Escrituras desde la experiencia vital de las mujeres, 
reconociendo sus pre-comprensiones y vivencias comunitarias como 
fuentes legítimas de revelación y conocimiento. Asimismo, según la 
hermenéutica basada en los tres polos del método teológico (De Mori), 
la relación dialéctica y dinámica de la persona emisora, el mensaje y la 
persona destinataria permite visibilizar las experiencias de las mujeres 
pentecostales como emisoras activas del mensaje divino, reinterpre-
tando el texto bíblico desde su corporeidad, espiritualidad y contexto 
sociocultural.

El enfoque hermenéutico basado en la desobediencia epistémica 
(Mignolo) promueve una ruptura con los modelos patriarcales y co-
loniales que históricamente han definido la teología, promoviendo así 
una epistemología hermenéutica orientada a la descolonización y a 
la recuperación y fortalecimiento de los saberes locales, en este caso, 
femeninos y pentecostales. Finalmente, la circularidad hermenéuti-
ca (Román-López Dollinger) se presenta como un método teológico 
práctico liberador, el cual se fundamenta en tres momentos —ver, juz-
gar, actuar— que permiten articular en el conocimiento teológico la fe 
y la acción transformadora. Aplicado a un contexto pentecostal, este 
enfoque impulsa una teología viva, guiada por el Espíritu, que busca 
la justicia de género, la inclusión comunitaria y la transformación de 
las estructuras eclesiales desde una praxis liberadora inspirada en la 
experiencia espiritual de las mujeres pentecostales de la Iglesia de Dios 
de Costa Rica.

Conclusión

En este artículo se ha tratado el tema de la hermenéutica feminista 
desde una lectura pentecostal en el contexto de las mujeres con minis-
terio pastoral en la Iglesia de Dios Evangelio Completo de Costa Rica. 
El objetivo fue aborda la compleja interrelación entre Biblia, poder y 
género desde una perspectiva hermenéutica, centrando nuestra aten-



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
75

ción en el liderazgo femenino de dicha comunidad de fe. La motiva-
ción académica nace de la importancia de reinterpretar, en el contexto 
pentecostal, los textos bíblicos que, históricamente, han sido utilizados 
para justificar estructuras de poder patriarcales y para excluir a las mu-
jeres de los espacios de autoridad espiritual. Asimismo, responde a una 
motivación personal y vocacional, la cual me exige no solo a abordar 
y criticar constructivamente la hermenéutica pentecostal tradicional, 
sino sobre todo a desarrollar reflexiones sobre una hermenéutica alter-
nativa y liberadora que, con respeto y rigor académico, permita afir-
mar y respaldar el ministerio femenino.

La elección del tema responde a una preocupación teológica y pas-
toral ante la persistencia de una hermenéutica bíblica literalista y pa-
triarcal, influida por el conservadurismo cristiano que predomina en 
el ámbito pentecostal y que perpetúa estructuras jerárquicas tradicio-
nales y la exclusión de las mujeres del liderazgo eclesial. Frente a esta 
realidad, se hace urgente una hermenéutica que, desde la fidelidad al 
texto bíblico, recupere su potencial liberador y revele horizontes de 
equidad y empoderamiento femenino. A lo largo de este proceso de 
reflexión académica —y también espiritual— se han cuestionado las 
interpretaciones tradicionalmente literalistas y androcéntricas, propo-
niendo nuevas lecturas desde la experiencia y agencia de las mujeres 
creyentes y ministras de la Iglesia de Dios. De esta forma, se intenta 
que nuestras estructuras pentecostales comprendan que el poder no 
debe ser una imposición, sino debe asumirse como servicio (diakonía), 
donde la autoridad espiritual y la participación comunitaria deben se-
guir el modelo bíblico de equidad y justicia, el cual tienen como mayor 
representante a Jesús. En suma, una hermenéutica feminista puede ha-
cer posible este propósito e impulsar el liderazgo y el empoderamiento 
de las mujeres que asumen el compromiso de ser ministras en la Iglesia 
de Dios Evangelio Completo de Costa Rica.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
76

Bibliografía
Alvarado, Fernando E. “¿Cristianas y feministas? | Una perspectiva pente-

costal”. Pensamiento Pentecostal Arminiano, el 27 de marzo de 2022. 
https://pensamientopentecostalarminiano.org/2022/03/27/cristia-
nas-y-feministas-una-perspectiva-pentecostal-y-biblica/.

Bertucci, Alejandra, y María Luján Ferrari. “Hermenéutica filosófica y cien-
cias sociales”. En Cuestiones de teoría social contemporánea, editado 
por Antonio Camou. Libros de Cátedra. Edulp, 2022. https://libros.
unlp.edu.ar/index.php/unlp/catalog/book/2220.

Camarillo, Brenda. “Brecha salarial de género en Costa Rica es la cuarta más 
baja de la OCDE”. Noticia. La República (Costa Rica), el 17 de marzo 
de 2025. Digital Edición. https://www.larepublica.net/noticia/brecha-
salarial-de-genero-en-costa-rica-es-la-cuarta-mas-baja-de-la-ocde/.

Conn, Charles W. Como ejército poderoso. La historia de la Iglesia de Dios: 
1886-1976. Editorial Evangélica, 2011.

Cossey, James E., ed. Minutas 2022: Enseñanzas, disciplina y gobierno de la 
Iglesia de Dios. Casa Publicadora de la Iglesia de Dios, 2022.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

Crenshaw, Kimberle. “Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: 
A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist 
Theory and Antiracist Politics”. University of Chicago Legal Forum 
1989, núm. 1 (2015): 139–67. https://chicagounbound.uchicago.edu/
uclf/vol1989/iss1/8.

De la Maza, Luis Mariano. “Fundamentos de la filosofía hermenéutica: Hei-
degger y Gadamer”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 122–38. ht-
tps://doi.org/10.4067/S0049-34492005000100006.

De Mori, Geraldo Luiz. “Los tres ‘polos’ del método teológico”. Cuestiones 
Teológicas 49, núm. 111 (2022): 1–16. https://revistas.upb.edu.co/in-
dex.php/cuestiones/article/view/7754/6886.

Durand, Gilbert. “Introducción. El vocabulario del simbolismo”. En La ima-
ginación simbólica, 2a ed. Amorrortu editores, 2007.



Josseth Danisa Cortés Portuguez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
77

Gadamer, Hans-Georg. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”. En Ver-
dad y método II. Hermeneia 34. Ediciones Sígueme, 1998.

García Piedras, Myriam. “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”. En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 
135–55.

IDDLA. “Breve Historia de La Iglesia de Dios”. Iglesia de Dios Latinoamérica, 
el 19 de abril de 2018. https://iddla.org/sobre-nosotros/historia.

IDESPO. “Percepción de la población costarricense sobre valores y prácti-
cas religiosas, 2024”. Equipo de Investigación Unidad de Consultorías, 
IDESPO, febrero de 2025.

INEC. “Encuesta Continua de Empleo, trimestre (Junio–Julio–Agosto 2025). 
Resumen de resultados”. Instituto Nacional de Estadística y Censos, 
INEC, el 2 de octubre de 2025. https://admin.inec.cr/sites/default/fi-
les/2025-10/coECE_JJA2025_02102025.pdf.

López, Darío. Discípulas de Jesús: De invisibilizadas a protagonistas. Ediciones 
PUMA, 2023.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.



Hermenéutica pentecostal feminista

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 49-78 – Enero/Junio 2026
78

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Teología Práctica como instru-
mento de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológi-
cas”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”. Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

Sobrino, Jon. Jesucristo liberador. Lectura histórico teológica de Jesús de Na-
zaret. 4a ed. Colección Teología latinoamericana 17. UCA Editores., 
2000.

Solares Altamirano, Blanca. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un 
nuevo espíritu antropológico”. Revista mexicana de ciencias políticas y 
sociales, núm. 211 (2011): 13–26.

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tamez, Elsa. “La Biblia: Saltos exegéticos y hermenéuticos en América Lati-
na”. Vida y Pensamiento 27, núm. 2 (2007): 115–28. https://revistas.ubl.
ac.cr/index.php/vyp/article/view/235.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios hu-
manísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026

DE LA DISCAPACIDAD A LA PASTORAL

Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad

Dayana Michel Monterroza Sánchez*
michelmonterros@gmail.com

FROM DISABILITY TO PASTORAL

Socio-pastoral guidelines for understanding disability

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Presbítera de la Iglesia Episcopal de Costa Rica, originaria de El Salvador.  Licenciada 
en Teología por la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL). Actualmente está 
estudiando una Maestría en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el 
programa de posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa 
Rica (UNA) y la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL).



De la discapacidad a la pastoral
Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
79

Dayana Michel Monterroza Sánchez

Resumen

Este ensayo aborda el tema de la discapacidad como fenómeno socialmen-
te construido, examinando los imaginarios religiosos que la rodean y pro-
poniendo pautas para una pastoral transformadora en espacios eclesiales. 
Tradicionalmente, las narrativas religiosas han presentado visiones proble-
máticas y deshumanizantes de la discapacidad: como castigo divino o como 
consecuencia del pecado. Esto no solo estigmatiza, sino, en algunos casos 
genera compasión, reduciendo la dignidad de la persona a un objeto de ca-
ridad y lástima. El ensayo propone un cambio de paradigma socio-pastoral: 
transitar de una pastoral para las personas con discapacidad a una pastoral 
con ellas, reconociéndolas como sujetos activos y protagonistas de la vida 
comunitaria. Esto implica fomentar una eclesiología de la comunión donde 
la diversidad funcional se perciba como una expresión valiosa de la riqueza 
del Cuerpo de Cristo. La tarea es doble: primero, de-construir críticamente 
los modelos teológicos y representaciones sociales excluyentes; segundo, la 
co-construir, junto a las personas con discapacidad, comunidades de fe au-
ténticamente acogedoras, seguras y accesibles. El objetivo es que la iglesia se 
convierta en un signo visible e inclusivo del reino de Dios.

Palabras clave: discapacidad, percepciones socio-religiosas, culpa-pecado, 
prueba de Dios, pastoral práctica.



From disability to pastoral
Socio-pastoral guidelines for understanding disability

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
80

Dayana Michel Monterroza Sánchez

Summary

This essay addresses the topic of disability as a socially constructed phe-
nomenon, examining the surrounding religious imaginaries and proposing 
guidelines for a transformative pastoral care in ecclesial spaces. Traditionally, 
religious narratives have presented problematic and dehumanizing views of 
disability: as divine punishment or as a consequence of sin. This not only 
stigmatizes but, in some cases, generates pity, reducing the person’s dignity to 
an object of charity and commiseration. The essay proposes a socio-pastoral 
paradigm shift: transitioning from a pastoral care for people with disabilities 
to a pastoral care with them, recognizing them as active subjects and protag-
onists of community life. This entails fostering an ecclesiology of commu-
nion where functional diversity is perceived as a valuable expression of the 
richness of the Body of Christ. The task is twofold: first, to critically decon-
struct exclusionary theological models and social representations; second, to 
co-construct, alongside people with disabilities, genuinely welcoming, safe, 
and accessible communities of faith. The goal is for the church to become a 
visible and inclusive sign of the kingdom of God.

Keywords: disability, socio-religious perceptions, guilt-sin, God’s test, practi-
cal pastoral care.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
81

De la discapacidad a la pastoral
Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad

Dayana Michel Monterroza Sánchez

La comprensión de la discapacidad exige ineludiblemente una 
aproximación transdisciplinaria, dada la complejidad ontológica 
y socioestructural del fenómeno. Su estudio se nutre y enriquece 

de campos epistemológicos diversos: psicología, sociología, historia, 
biología, medicina, antropología, etc. Sin embargo, la intersección de 
esta temática con la esfera teológica y la praxis pastoral constituye un 
área de investigación académica que todavía se encuentra insuficien-
temente explorada. El presente artículo, titulado “De la discapacidad a 
la pastoral: Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad”, 
se sitúa en este nexo crucial. Su objetivo principal es doble: primero, 
analizar las percepciones cristianas prevalentes y los constructos teoló-
gicos subyacentes en torno a la discapacidad; y, segundo, proponer un 
conjunto de pautas socio-pastorales sólidas destinadas a optimizar el 
ministerio y el acompañamiento integral de las personas con discapa-
cidad y sus núcleos familiares inmediatos.

El desarrollo temático se estructura en tres secciones articuladas. 
El primer apartado establece el necesario sustento teórico y contex-
tual. Se procede a una delimitación conceptual precisa de la discapa-



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
82

cidad, trascendiendo el modelo puramente clínico para adoptar una 
visión anclada en el modelo social y de derechos humanos. Además, 
se contextualiza la problemática en la realidad nacional de Costa Rica, 
revisando los indicadores estadísticos actuales y el marco normativo 
vigente. De manera crucial, esta sección incorpora la óptica de la de-
colonialidad, analizando críticamente cómo las lógicas coloniales han 
moldeado históricamente la definición de cuerpos e identidades a tra-
vés de categorías de raza/etnia, y cómo esta matriz de exclusión ha 
impactado a las diversas corporalidades. Este abordaje busca abrir un 
sentido de posibilidades renovado para una atención de la discapaci-
dad fundamentada en la justicia y la inclusión.

En la segunda sección se identifican y analizan los imaginarios reli-
giosos y las nociones teológicas que históricamente han complejizado 
la integración. El foco recae en concepciones arraigadas como la cul-
pa-pecado y la prueba de Dios. Para sustentar este análisis, se presenta 
la metodología y los resultados de una pequeña encuesta original diri-
gida a un grupo de personas de la comunidad cristiana.

Finalmente, el tercer apartado de este ensayo sintetiza la evidencia 
empírica obtenida. A partir de ella, se delinean una serie estructurada 
de pautas socio-teológicas y recomendaciones prácticas, específica-
mente diseñadas para el desarrollo de un ministerio contextualizado 
en el ámbito comunitario cristiano (católico o evangélico). La contri-
bución de este trabajo radica en trasladar el diálogo de la abstracción 
teológica a la acción concreta, contextualizada y ética-pastoralmente 
fundamentada.

Enfoques teóricos y contextuales sobre la discapacidad

Para aproximarse a una comprensión integral de la discapacidad, 
es necesario establecer parámetros precisos sobre el uso del lenguaje 
y las definiciones conceptuales, evitando de esta forma catalogar a las 
personas desde concepciones estereotipadas. Asimismo, resulta funda-
mental analizar la realidad contextual, lo cual incluye la presentación 



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
83

de datos estadísticos y la revisión del marco normativo y legal vigente 
en Costa Rica.

Durante el desarrollo de las reflexiones de este ensayo, se emplea 
de forma consistente el término discapacidad, bajo la consideración 
preliminar de que, bajo esa categoría, nos referimos a todas aquellas 
personas con deficiencias físicas, mentales, intelectuales o sensoriales. 
Al respecto, la Organización Mundial de la Salud (OMS), en el año 
2001, estableció criterios para el abordaje del tema a través de la Cla-
sificación Internacional del Funcionamiento, de la Discapacidad y de 
la Salud (CIF), en la que se define el concepto de discapacidad de la 
siguiente manera:

Discapacidad es un término genérico que incluye déficits, li-
mitaciones en la actividad y restricciones en la participación. 
Indica los aspectos negativos de la interacción entre un indivi-
duo (con una “condición de salud”) y sus factores contextuales 
(factores ambientales y personales).1

Es fundamental profundizar en el lenguaje, dado que, en la interac-
ción cotidiana, las personas suelen emplear términos o frases inapro-
piadas para referirse a la discapacidad. Esto puede ocurrir, en parte, 
por el intento de darle un sentido eufemístico (por ejemplo, “capacida-
des especiales”) o, de forma consciente o inconsciente, mediante el uso 
de palabras obsoletas o peyorativas como “minusválido” o “impedido”. 
Sobre esta base, la OMS ha impulsado cambios en la terminología y 
clasificación vinculada históricamente al concepto de discapacidad:

Hay términos que se emplean en la clasificación cuyo uso pue-
de inducir a error, y en la mayoría de los casos, esto es debido 
a que ese mismo término se utiliza habitualmente, tanto en el 
lenguaje hablado como escrito, con un significado diferente. Por 
ejemplo, los términos deficiencia, discapacidad y minusvalía se 
emplean frecuentemente, fuera del ámbito científico, como si-
nónimos, a pesar de que, en la versión de la CIDDM de 1980, a 
estos términos se les adjudicaron definiciones específicas, lo que 
les proporcionó un significado exacto. Durante el proceso de re-

1	 Organización Mundial de la Salud, “Clasificación internacional del funciona-
miento de la discapacidad y la salud: CIF”, OMS, 2001, 227.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
84

visión el uso del término “minusvalía” se abandonó, y el término 
“discapacidad” se utiliza como un término general para las tres 
perspectivas: corporal, individual y social.2

El lenguaje constituye un componente simbólico crucial en la ma-
nera en que individuos, comunidades y sociedades expresan, com-
prenden y abordan el tema de la discapacidad. Al respecto, la OMS 
establece parámetros que buscan un lenguaje unificado y estandariza-
do, y un marco conceptual para la descripción de la salud y los estados 
“relacionados con la salud”.3

Una comprensión apropiada de la discapacidad requiere revisar de-
tenidamente y de forma crítica la terminología empleada, reconocien-
do que las personas con discapacidad interactúan y se desarrollan en 
diversos entornos vitales. En este sentido, la OMS destaca la influencia 
de los factores contextuales4, los cuales pueden divide en:

	- Factores ambientales: Extrínsecos a la persona (incluyendo las 
actitudes de la sociedad, las características arquitectónicas, el 
sistema legislativo, etc.).

	- Factores personales: Intrínsecos al individuo (como sexo, edad, 
raza, otras condiciones de salud, forma física, estilos de vida y de 
enfrentar diversas situaciones, entre otros).

Históricamente, la conceptualización y el abordaje social de la dis-
capacidad ha evolucionado substancialmente. En ese sentido, Taibe 
Kusselman destaca tres modelos teóricos que considera principales so-
bre la discapacidad y que, definitivamente, han marcado su evolución 
y trayectoria: “modelo de la prescindencia” (Edad Antigua y Media), 
“modelo médico-rehabilitador” (principios del siglo XX) y “modelo 
social” (década de 1970). De estos tres modelos, el modelo de la pres-
cindencia, ubicado en la Edad Media y la Edad Antigua, resulta rele-
vante por sus conceptualizaciones y la influencia que han tenido en la 
historia: 

2	 Ibid., 243.
3	 Ibid., 3.
4	 Ibid., 21s.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
85

El primer Modelo, llamado de la Prescindencia, se ubica en la 
Edad Media y Edad Antigua, época en la que el origen de la dis-
capacidad se hallaba en motivos religiosos, vinculado especial-
mente al castigo de los dioses. Se consideraba a estas personas 
innecesarias para la sociedad, por lo cual se aplicaban políticas 
eugenésicas o se los relegaba a la marginalidad.5

Es posible que algunas ideas modernas que abordan el tema de la 
discapacidad mantengan sus raíces en la herencia de este modelo, pues 
en el contexto cotidiano hay vestigios de la vinculación entre discapa-
cidad y castigo divino. Este punto será abordado con mayor detalle en 
el segundo apartado. 

En relación al modelo denominado médico-rehabilitador, la OMS 
ha establecido que está compuesto por diferentes características.6 De 
ellas, las principales son las siguientes:

	- Considera la discapacidad como un problema de la persona di-
rectamente causado por una enfermedad, trauma o condición de 
salud, que requiere de cuidados médicos prestados en forma de 
tratamiento individual por profesionales. 

	- El tratamiento de la discapacidad está encaminado a conseguir 
la cura, o una mejor adaptación de la persona y un cambio de su 
conducta. 

	- La atención sanitaria se considera la cuestión primordial y en el 
ámbito político, la respuesta principal es la de modificar y refor-
mar la política de atención a la salud.

En cuanto al modelo social, la OMS también le ha asignado diferen-
tes características que consideramos importante analizar.7 De ellas, las 
principales son las siguientes:

5	 Taibe Kusselman, “Una aproximación antropológica al concepto de discapacidad. 
Una reconstrucción necesaria en vista a los procesos de inclusión educativa”, Re-
vista de Investigación y Disciplinas, núm. 10 (septiembre de 2024): 90.

6	 Cf. Organización Mundial de la Salud, “Clasificación internacional del funciona-
miento de la discapacidad y la salud”.

7	 Cf. Ibid.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
86

	- Considera el fenómeno fundamentalmente como un problema 
de origen social y principalmente como un asunto centrado en la 
completa integración de las personas en la sociedad. 

	- La discapacidad no es un atributo de la persona, sino un compli-
cado conjunto de condiciones, muchas de las cuales son creadas 
por el ambiente social. 

	- El manejo del problema requiere la actuación social y es respon-
sabilidad colectiva de la sociedad hacer las modificaciones am-
bientales necesarias para la participación plena de las personas 
con discapacidades en todas las áreas de la vida social. 

	- Según este modelo, la discapacidad se configura como un tema 
de índole política.

La discapacidad en clave decolonial y la categoría raza

¿Por qué hablar de la discapacidad en clave decolonial? Abordar 
la discapacidad en clave decolonial resulta pertinente, ya que permite 
analizar las categorías que estructuran la corporalidad, el género o la 
etnia/raza. Un aspecto crucial es la comprensión de los mecanismos 
que definen estas categorías, las cuales tienen sus raíces en la lógica de 
la colonialidad:

La colonialidad es uno de los elementos constitutivos y espe-
cíficos del patrón mundial de poder capitalista. Se funda en la 
imposición de una clasificación racial/étnica de la población del 
mundo como piedra angular de dicho patrón de poder, y opera 
en cada uno de los planos, ámbitos y dimensiones, materiales y 
subjetivas, de la existencia cotidiana y a escala social.8

Algunas investigaciones sobre la discapacidad ofrecen relecturas 
vinculadas a definiciones coloniales sobre la categoría raza. En este 
sentido, Sharon Díaz señala la importancia de analizar esta categoría 
desde lo decolonial, con el fin de dar cuenta de ciertos patrones que se 

8	 Anibal Quijano, “Des/colonialidad del poder: el horizonte alternativo”, Observa-
torio Latinoamericano de Geopolítica, 2007, 93.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
87

han interiorizado y reproducido en torno a la comprensión y produc-
ción teórica sobre la “discapacidad”.9 Esta perspectiva dialógica entre 
las categorías de raza y discapacidad es fundamental de complejizar, 
dado que ambas dimensiones atraviesan lo corporal. Díaz, en diálogo 
con Anibal Quijano, plantea estas dimensiones:

Así, retomando a Quijano (2000), se entiende que la raza ha 
sido un instrumento eficaz y duradero de dominación social, 
enraizado de forma especial en la división del trabajo. En este 
sentido, se enlazaron ciertas características de lo corporal (para 
la raza: el color de piel; para la discapacidad: la construcción de 
un prototipo de completud hegemónica), con ideas de produc-
tividad, funcionalidad, capacidad y posiciones diferenciadas.10

Comprender la discapacidad desde esta perspectiva nos invita a 
revisar las ideas socioculturales sobre los cuerpos con discapacidad, 
así como la forma en que el lenguaje empleado responde a una lógica 
imperial-colonial al imponer parámetros sobre lo que significa norma-
lidad o anormalidad; es decir, se trata de la “completud hegemónica” de 
la que habla Díaz, la cual conduce a la invisibilización del sujeto disca-
pacitado y a la anulación de su dignidad.11 Sin embargo, el pensamien-
to decolonial plantea otras formas de comprender la discapacidad, las 
cuales se alejan sustancialmente de las concepciones anteriores:

¡Qué oportunidad nos ofrece el pensamiento decolonial! Este 
nos ofrece un abanico de combinaciones y tonos para sentipen-
sar colectivamente con las personas en situación de discapaci-
dad y sus luchas, trascendiendo lo teórico, e involucrando otros 

9	 “Entramados de la dominación colonial. Encuentros entre la producción de la 
raza y la ‘discapacidad’”, en Decolonialidad y discapacidad. Nuevos horizontes 
de sentido, ed. Ana Paula Gómez et al., Serie Crítica y discapacidad (CLACSO, 
2023), 82.

10	 Ibid., 84.
11	 Cf. Sonia Marsela Rojas Campos, “Trazos de deshumanización: la discapacidad 

en la línea del no-ser”, en Estudios críticos en discapacidad. Una polifonía desde 
América Latina, ed. Alexander Yarza de los Ríos et al., Serie Estado, políticas pú-
blicas y ciudadanía (CLACSO, 2019); Paula Mara Danel, “Discapacidad y matriz 
colonial: el caso de las políticas de discapacidad en Argentina”, en Estudios críticos 
en discapacidad. Una polifonía desde América Latina, ed. Alexander Yarza de los 
Ríos et al., Serie Estado, políticas públicas y ciudadanía (CLACSO, 2019).



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
88

elementos que han sido históricamente ocultados/excluidos 
desde una racionalidad instrumental moderna: lo afectivo, los 
cuerpos, la sabiduría. Todo un mundo de posibilidades para re-
pintar la lucha, contagiarla, extenderla, expandirla. Aquí el ni-
cho hacia donde se desea haber contribuido.12

Es a partir de este sentipensar colectivo con las personas con disca-
pacidad que debemos apropiarnos de la comprensión del tema desde 
las diferentes dimensiones de la vida. Es volver nuestra mirada sensible 
y empática, y evaluar nuestras propias concepciones socio-religiosas 
en torno a la discapacidad, y en qué medida son instrumentales y ex-
cluyentes. Estamos llamadas y llamados a la acción que atraviesa nues-
tros cuerpos y nuestras mentes.

Contexto sociocultural de la población con discapacidad en 
Costa Rica

Para abordar la situación actual de la población con discapacidad, 
esta investigación se delimita al contexto de Costa Rica, partiendo de 
los datos estadísticos que indican el porcentaje de personas con al-
gún tipo de discapacidad. En la Encuesta Nacional sobre Discapacidad 
(ENAD), realizada por el Instituto Nacional de Estadísticas y Censos 
(INEC) en el año 2023, se estima que a nivel nacional la cifra de Perso-
nas con Discapacidad (PcD) mayores de 18 años se ubica en 676 310, lo 
que representa el 17.2% de la población adulta del país.13 Asimismo, el 
INEC presenta la siguiente información estadística:

Según grupos de edades, se reconoce que de las 676 310 per-
sonas con discapacidad el 21,7% tienen entre 18 y 35 años, el 
49,0% entre 36 y 64 años, y el 29,4% pertenece al grupo de 65 
años y más. En comparación con la encuesta del 2018, se obser-
van variaciones estadísticamente significativas en el grupo de 

12	 Sharon Díaz y Mariana Mancebo, “Primeros acercamientos a los movimientos 
sociales en torno a la discapacidad desde la perspectiva decolonial”, en Decolo-
nialidad y discapacidad. Nuevos horizontes de sentido, ed. Ana Paula Gómez et al., 
Serie Crítica y discapacidad (CLACSO, 2023), 170.

13	 INEC, Encuesta nacional sobre discapacidades 2023: metodología (Instituto Na-
cional de Estadística y Censos, INEC, 2024), 44.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
89

65 años y más, con un crecimiento de 5,5 puntos porcentuales 
(p.p.) (50 544 personas adicionales).14

De acuerdo con este informe, se concluye que más de la mitad de 
la población con discapacidad se ubica en el rango de edad intermedia 
(18 a 64 años), que, según la lógica socioeconómica, constituye la fuer-
za laboral potencial del país. Este dato es importante, ya que permite 
abordar los porcentajes de empleabilidad de estas personas en el marco 
de la ley. Es de recordar que este estudio establece diferentes criterios 
para comprender el grado de la discapacidad que enfrenta esta pobla-
ción. Se menciona que este grado está relacionado con la severidad 
de la discapacidad, comprendida como la dificultad para realizar las 
actividades cotidianas. Es así como se pueden dividir los grados de 
discapacidad entre las personas con discapacidad leve o moderada y 
las personas con discapacidad severa.15 En ese sentido, el INEC pro-
porciona la siguiente información:

Para el año 2023 se estima que el 71,6% de las personas adultas 
con discapacidad tiene un grado severo, es decir, son personas 
que debido a las barreras que le impone los diferentes entornos, 
tuvieron una mayor dificultad para desempeñarse en activida-
des cotidianas, mientras que el 28,4% tiene una discapacidad de 
leve a moderada, lo cual corresponde a las personas que presen-
taron una dificultad menor para realizar actividades diarias.16

Aunque este informe ofrece un panorama nacional sobre la situa-
ción de PcD en Costa Rica, es importante tener presente las posibles 
variaciones que han enfrentado en el último año. Además, el análisis 
del grado de severidad permite una comprensión más profunda de la 
complejidad del tema, refutando la posibilidad de abordar “la discapa-
cidad” como una categoría singular, dado que el término abarca diver-
sas dimensiones y grados dentro de la población. 

En materia legal, Costa Rica cuenta, desde 1996, con la Ley de Igual-
dad de Oportunidades (Ley N.º 7600), un marco jurídico de 84 artículos 

14	 Ibid., 50.
15	 Ibid., 44.
16	 Ibid., 47.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
90

que establece los derechos, deberes de las personas con discapacidad y 
las disposiciones institucionales necesarias para garantizar la equipa-
ración de oportunidades. En el artículo 3 se plantean los objetivos de 
esta ley:

ARTÍCULO 3.-Objetivos Los objetivos de la presente ley son: a) 
Servir como instrumento a las personas con discapacidad para 
que alcancen su máximo desarrollo, su plena participación so-
cial, así como el ejercicio de los derechos y deberes establecidos 
en nuestro sistema jurídico. b) Garantizar la igualdad de oportu-
nidades para la población costarricense en ámbitos como: salud, 
educación, trabajo, vida familiar, recreación, deportes, cultura 
y todos los demás ámbitos establecidos. c) Eliminar cualquier 
tipo de discriminación hacia las personas con discapacidad. d) 
Establecer las bases jurídicas y materiales que le permitan a la 
sociedad costarricense adoptar medidas necesarias para la equi-
paración de oportunidades y la no discriminación de las perso-
nas con discapacidad.17

Estos elementos, de índole teórica y contextual, son cruciales para el 
análisis del abordaje de la discapacidad en el ámbito eclesiástico y para 
proponer estrategias que respondan a los desafíos pastorales implícitos 
en esta temática, la cual está intrínsecamente presente en la vida de los 
miembros de las comunidades de fe.

Percepciones teológicas sobre la discapacidad

Reflexionar la discapacidad desde una perspectiva socio-religiosa 
lleva a tomar en cuenta algunos componentes bíblicos-teológicos y 
como estos en cierto sentido pueden vincularse con el tema de la dis-
capacidad desde el imaginario religioso. En este apartado planteamos 
de una forma teórica teológica categorías que tienen que ver con el 
pecado-culpa y prueba de Dios. Como antes lo hemos indicado esta in-

17	 Asamblea Nacional de Costa Rica. Ley de Igualdad de Oportunidades para las 
Personas con Discapacidad, Ley N° 7600, 88 (1995); cf. Ley de Igualdad de Opor-
tunidades para las Personas con Discapacidad. Con reformas del 01 de agosto de 
2019, Ley N° 7600, 88 (1995).



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
91

vestigación tiene como objetivo conocer algunas percepciones cristia-
na sobre el tema de la discapacidad con el fin de reflexionar en pautas 
socio pastorales para un ministerio de personas con discapacidad y sus 
familias. Para ello, presentamos y analizamos parte de los resultados de 
una encuesta realizada a un grupo de personas cristianas sobre el tema 
de: Discapacidad y pastoral.

El trinomio culpa-pecado-prueba de Dios está compuesto por tres 
categorías de análisis de gran relevancia. La culpa se relaciona con el 
pecado, y no solo en el contexto de la discapacidad, sino también en las 
formas de comprensión de las relaciones interpersonales dentro de las 
comunidades cristianas. La culpa-pecado constituye un componente 
teológico presente en los discursos cristianos, a veces de forma sutil y 
otras de manera amenazante. Es fundamental examinar las repercu-
siones de esta dinámica en la vida de las personas. Carlos Domínguez 
Morano señala que la experiencia de la sensación de culpa en una per-
sona no implica necesariamente la comisión de un pecado.18 Este autor 
propone dos conceptos para la comprensión de la culpa:

Porque existe, en efecto, una culpa (…) con tonalidad de depre-
sión que surge como expresión del daño realizado. Daño infli-
gido al otro, ruptura del encuentro, pérdida del amor y pérdida 
de los valores que (…) pretendemos que presidan nuestra vida 
y nuestro comportamiento. Esa culpa, que tiene su fuente en las 
mismas pulsiones de vida, busca la vida, el cambio, la reparación 
y el restablecimiento del vínculo roto por la transgresión. Guar-
da, pues, una función integradora e impulsa, mira y dinamiza el 
futuro. Pero existe también una culpabilidad “persecutoria” que 
a diferencia de la anterior, tiene su raíz en las pulsiones de muer-
te y guarda el único objetivo de la autodestrucción y el daño. No 
busca el cambio ni la reconciliación, tan sólo, como en el caso 
paradigmáticamente puesto de relieve por Judas, la autodestruc-
ción y la muerte. Lejos de abrirse a la posibilidad de un futuro 
diferente, se queda atada al momento pasado de la transgresión. 
La dinámica de la omnipotencia y de la ambivalencia que ésta 

18	 “Psicoanálisis y cristianismo”, Proyección: Teología y Mundo Actual, Proyección: 
Teología y mundo actual 50, núm. 211 (2003): 345–50.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
92

desencadena es, según venimos viendo, su motivación incons-
ciente más decisiva.19

Desde nuestro enfoque de investigación, se puede asociar que algu-
nas ideas presentes en el imaginario religioso pueden desencadenar un 
tipo de culpabilidad persecutoria en relación con la culpa, el pecado 
y la discapacidad. Afirmar que una persona posee una discapacidad 
como consecuencia del pecado de sus padres o ancestros puede gene-
rar consecuencias nefastas tanto en la vida de la persona con discapa-
cidad como en la de su familia. 

Otro discurso habitual que tiende a una postura “optimista” es la 
aseveración de que todo lo que acontece en la vida es una “prueba de 
Dios”. Las pruebas pueden ser entendidas como una voluntad divina 
que implica, subyacentemente, la imposición de sacrificios. Como se-
ñala Ivone Gebara, imponer sacrificios a otros para acercarlos al Dios 
verdadero ha sido una práctica justificada por muchos teólogos cris-
tianos.20 En este sentido, Gebara también sostiene que, al enfatizar el 
sacrificio, la tradición cristiana tiende a invisibilizar el papel funda-
mental de la resurrección como elemento teológico liberador:

Las cosas de la religión se pasan de muchas maneras. Desde los 
símbolos, las celebraciones y hasta los contenidos más especí-
ficos de las teologías hay una nota indudable de presencia de 
sacrificio, que nos lleva a hacer preguntas sobre la condición hu-
mana y las respuestas de las religiones. En relación al cristianis-
mo, es como si el sacrificio de Jesús y el nuestro fueran el camino 
privilegiado por Dios para llegar a una situación de vida mejor. 
Esta lectura de la tradición cristiana tiene implicaciones psico-
lógicas y sociopolíticas en la vida de personas y grupos variados. 
Desarrolla formas de vida y espiritualidades que subrayan más 
la cruz que la fuerza de la resurrección en nuestras vidas.21

Desde la perspectiva teológica, el sacrificio de Jesús posee fuertes 
dimensiones en los imaginarios religiosos. Como bien indica Geba-

19	 Ibid., 350.
20	 “Buscando una teología más allá del sacrificialismo: aportes desde la subjetividad, 

el género y la sexualidad”, Siwo Revista de Teología 10, núm. 1 (2016): 74.
21	 Ibid., 64.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
93

ra, el sacrificio de Jesús no culmina en la cruz, sino que se proyecta 
hacia la resurrección. Al afirmar la resurrección en esta línea, se debe 
comprender que la discapacidad no es una prueba de Dios, sino una 
circunstancia resultante de la interacción entre las características cor-
porales (factor personal) y las relaciones con el entorno (factores am-
bientales y personales). El camino a la resurrección ofrece una posi-
bilidad de acercamiento a una idea distinta respecto al sacrificio: es 
el inicio de la liberación de la cruz para emprender el camino de la 
libertad, sin la carga de una culpa persecutoria, del pecado y del sacri-
ficio. Implica reconocer la liberación en la misericordia y bondad de 
ese Dios de Jesús. Por consiguiente, es preciso prestar atención a estos 
conceptos, ya que a partir de estos imaginarios se pueden confrontar 
con propuestas más liberadoras.

Por otro lado, es importante destacar que las percepciones teológi-
cas sobre la discapacidad no se limitan a enfoques teóricos, sino que 
también incluyen las construcciones empíricas que las personas cris-
tianas elaboran en torno a este tema. Por esta razón, para conocer las 
percepciones sobre la discapacidad, se aplicó una encuesta breve a tra-
vés de la plataforma Google Forms (9 de agosto de 2025). La muestra 
se delimitó a un grupo de personas cristianas activas, con edades com-
prendidas entre los 20 y 60 años o más. Participaron un total de 14 per-
sonas: 8 mujeres y 6 hombres. De ellas, 11 se identificaron como cris-
tianas evangélicas, 1 como católica y 2 de otra denominación cristiana; 
13 personas poseían nivel académico universitario y 1 con secundaria. 
Cabe señalar que la muestra fue seleccionada de manera aleatoria, y 
dentro de las respuestas, una de las personas manifestó tener una dis-
capacidad mental y física. Las preguntas de contenido fueron variadas, 
incluyendo respuestas abiertas y de opción múltiple.

Interés por el tema de la discapacidad 

Conocer la percepción de las personas sobre la discapacidad co-
mienza por identificar el nivel de interés que manifiestan por el tema 
y las razones subyacentes. Por ello, se preguntó: “Señale qué nivel de 



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
94

interés tiene por el tema de la discapacidad” y “Explique brevemen-
te el porqué de su respuesta anterior (de acuerdo con el nivel que se-
leccionó)”. Respecto al nivel de interés, 11 personas expresaron estar 
muy interesadas en el tema, 2 algo interesadas y 1 poco interesado. 
Es importante destacar que una de las personas manifestó tener una 
discapacidad. Entre otras respuestas se identificó: el interés pastoral, la 
necesidad de no ignorar estos temas, la inclusión, y que “la sociedad 
necesita conciencia para aprender a tratar a todos por igual y ver sus 
limitaciones”, entre otros.

En relación con el espacio eclesial donde participan las personas, 
se preguntó: “¿En su iglesia existe algún ministerio de acompañamien-
to pastoral para las personas con discapacidad y sus familias?”. De las 
respuestas, 13 personas afirmaron que no existe esta pastoral y solo 
1 indicó que sí. Paralelamente, una de las preguntas estuvo orientada 
hacia el nivel de importancia que tendría para las personas consultadas 
que la iglesia cuente con un ministerio de acompañamiento pastoral 
a personas con discapacidad y sus familias. Las respuestas de opción 
múltiple mostraron que 13 personas seleccionaron la opción: Muy im-
portante. Estos datos permiten concluir que, para la mayoría de las 
personas entrevistadas, el tema de la discapacidad es relevante y consi-
deran necesario que sus iglesias comiencen a abordarlo. 

Concepciones socio-religiosas: entre la culpa y el pecado o 
prueba de Dios

Para identificar las posibles ideas bíblico-teológicas que las personas 
tienen sobre la discapacidad, se planteó la siguiente pregunta cerrada: 
“Indique: ¿Qué ideas religiosas ha escuchado sobre las personas con 
discapacidad?”. Se ofrecieron cinco opciones de respuestas relaciona-
das con las categorías de culpa (pecado de sus padres), pecado (castigo 
de Dios) o prueba de Dios (sacrificio), todas ellas vinculadas al tema 
de la discapacidad y las percepciones que las personas tienen sobre este 
tema en contextos eclesiales.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
95

En la Gráfica 1, la cual se presenta a continuación, se muestran los 
resultados porcentuales que se obtuvieron a partir de la pregunta plan-
teada para este apartado.

Gráfica 1
¿Qué ideas religiosas ha escuchado sobre las personas con discapacidad?

Fuente: Elaboración propia. Encuesta sobre “Religión y Discapacidad” realizada 
a través del sistema de formularios digitales de la plataforma Google en el mes de 

agosto de 2025.

Las posibles respuestas evalúan algunas de las concepciones so-
cio-religiosas sobre la discapacidad que se vinculan con el pecado, la 
culpa, el castigo o una prueba de Dios. Seis personas seleccionaron la 
opción: Todas las anteriores, lo que indica que han escuchado las tres 
ideas (pecado, castigo o prueba). Mientras que 4 respondieron: Nin-
guna de las anteriores. Tres personas marcaron la opción discapacidad 
prueba de Dios y solo 1 indicó castigo de Dios.

Asimismo, se consultó sobre las repercusiones de estas ideas en per-
sonas con discapacidad: “¿Considera que las ideas religiosas anteriores 
pueden afectar emocional y espiritualmente a una persona con disca-



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
96

pacidad?”. La mayoría de las respuestas fueron afirmativas. Entre los 
argumentos expresados, se encuentran: “agravar el dolor”, “es irrespon-
sable y doloroso”, “depende del nivel de comprensión de la persona con 
discapacidad o capacidad especial”, “son ideas que se tenían antes de 
manera religiosa, ahora hay un entendimiento o percepción diferen-
tes”, “puede haber un reclamo a Dios”. 

Los datos muestran que las personas perciben que las ideas dis-
torsionadas sobre la discapacidad tienen repercusiones psíquicas en 
el agravamiento del dolor (emocional-espiritual) en las personas con 
discapacidad y sus familias.

Apuntes para una pastoral sensible a la discapacidad 

Las respuestas evidencian el interés de las personas por el tema de 
la discapacidad y su abordaje en la sociedad y en la iglesia, desde una 
perspectiva pastoral. Sin embargo, las iglesias no cuentan con minis-
terios pastorales específicos sobre discapacidad. Ante esto, otra de las 
preguntas giró en torno a la importancia de un conocimiento adecua-
do del tema antes de iniciar un trabajo pastoral: “¿Considera que un 
adecuado conocimiento sobre lo que implica el tema de la discapaci-
dad es un elemento fundamental para comenzar un trabajo pastoral de 
personas con discapacidad en su comunidad de fe (iglesia)?”. 

La totalidad de las personas manifestó estar de acuerdo con esta 
afirmación. Algunas de ellas expresaron: “promover campañas de 
cambio cultural sobre diversidad e inclusión, donde el amor (como eje 
fundamental) sobrepase los estereotipos, estigmas y juicios” y “Sin co-
nocimiento profundo de la discapacidad no puede existir una pastoral 
adecuada”.

En la Gráfica 2, la cual se presenta a continuación, se muestran los 
resultados porcentuales que se obtuvieron a partir de la pregunta plan-
teada para este apartado.



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
97

Gráfica 2
¿Considera que un adecuado conocimiento sobre lo que implica el tema 

de la discapacidad es un elemento fundamental para comenzar un trabajo 
pastoral de personas con discapacidad en su comunidad de fe (iglesia)?

Fuente: Elaboración propia. Encuesta sobre “Religión y Discapacidad” realizada 
a través del sistema de formularios digitales de la plataforma Google en el mes de 

agosto de 2025.

Luego de la información anterior, y a través de una pregunta de op-
ción múltiple, también se solicitó a las personas consultadas que indi-
caran qué elementos consideran que debería incluir una pastoral para 
acompañar a personas con discapacidad en el contexto eclesial o de las 
comunidades de fe. Esta pregunta es de mucha relevancia, ya que per-
mite identificar diferentes aspectos que la pastoral de las iglesias debe 
tomar en cuenta cuando acompaña a personas discapacitadas.

En la Gráfica 3, la cual se presenta a continuación, se muestran los 
resultados porcentuales que se obtuvieron a partir de la pregunta plan-
teada para este apartado.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
98

Gráfica 3
Señale algunos elementos que debería de incluir una pastoral para las 

personas con discapacidad. 

Fuente: Elaboración propia. Encuesta sobre “Religión y Discapacidad” realizada 
a través del sistema de formularios digitales de la plataforma Google en el mes de 

agosto de 2025.

También se les preguntó qué valores cristianos deberían acompañar 
una pastoral para las personas con discapacidad. En las respuestas, se 
identificaron valores recurrentes: el amor (5), empatía (5), misericor-
dia (3), respeto (3), tolerancia (2), compasión (2), fe (2), generosidad 
(2). Otros valores mencionados una sola vez fueron: paciencia, perse-
verancia, bondad y armonía.

La preparación previa se considera indispensable, por lo que se pre-
guntó: “Señale ¿Por qué considera importante que las personas que se 
preparen para atender este ministerio de personas con discapacidad 
estudien y reflexionen en algunos textos bíblicos sobre la discapaci-
dad?”. De las tres opciones de respuesta: “Para reflexionar adecuada-
mente en los textos bíblicos evitando juicios como condena, culpa o 
pecado”, “Reflexionar en los textos en clave liberadora y transformado-
ra” y “Todas las anteriores”, se marcó la última. 

Desde las percepciones de las personas, a partir de sus respuestas, 
un componente fundamental para iniciar un trabajo pastoral implica 



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
99

la preparación en el tema desde lo bíblico, teológico y pastoral, que 
incorpore los valores señalados con la finalidad de establecer una pas-
toral integral.

Pautas socio-pastorales para comprender la discapacidad 

A lo largo de este escrito, se ha abordado la discapacidad en diversas 
dimensiones, incluyendo las percepciones socio-religiosas configura-
das en los imaginarios cristianos y cómo estas pueden fomentar ideas 
negativas en el abordaje del tema. En este apartado final, se hace eco de 
las premisas de una Teología Práctica que aspira a promover cambios 
desde las realidades concretas:

Para que la teología práctica se pueda concebir como una teoría 
de la acción pastoral, debe ir más allá del simple análisis teórico 
o de la transformación acrítica de una realidad existente. Más 
bien, con sus instrumentos disciplinarios, debe promover accio-
nes que, dentro de esa realidad existente, generan relaciones de 
justicia social, es decir, relaciones donde las personas que inter-
vienen en esa realidad sean no solamente receptoras de la justi-
cia, sino que también sean capaces de reproducirla y trasmitirla 
a otras personas.22

Para generar posibilidades de cambio, es necesario y urgente trazar 
estrategias y realizar pequeños pasos, pero significativos, que permi-
tan a las personas que forman parte de una iglesia o comunidad de fe 
(independientemente de su denominación: católica, evangélica u otra 
cristiana) abrirse a nuevas comprensiones en torno a la discapacidad. 
Por ello, se proponen a continuación algunas pautas sociopastorales 
que pueden guiar el camino hacia una pastoral para personas con dis-
capacidad en las iglesias.

22	 Angel Eduardo Román-López Dollinger, “Teología Práctica como instrumen-
to de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológicas”, en Teología 
Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel Eduardo 
Román-López Dollinger (SEBILA, 2022), 86.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
100

La sensibilización comunitaria desde lo social

Definición 

La sensibilidad se asocia aquí con la empatía, uno de los valores 
compartidos por las personas encuestadas. En el sentido social, la sen-
sibilidad debe entenderse como un compromiso ético que conduce a 
la concienciación de la comunidad sobre el tema. Se refiere a la di-
mensión comunitaria, comprendida como el conjunto de personas y 
familias que asisten a una iglesia cristiana.

Esta sensibilidad social debe partir del interés por el tema, la re-
flexión sobre los usos del lenguaje al referirse a la discapacidad, y el 
conocimiento de las implicaciones médicas, biológicas, así como de las 
leyes y normativas vigentes en materia de discapacidad (como se seña-
ló, en el primer apartado, el marco legal costarricense). La apuesta por 
la sensibilidad va más allá de la simple comprensión de que abordar la 
discapacidad implica modificar únicamente las estructuras físicas de 
las iglesias (p. ej., rampas de acceso o señalización de parqueos). Es una 
sensibilidad que busca transformar las estructuras mentales en torno 
a la discapacidad, invitando a la reflexión sobre la posibilidad de que 
todas las personas, en algún momento de la vida, puedan adquirir una 
discapacidad.

Acción: Reflexión comunitaria y participativa

A partir de la definición de la sensibilidad social, se recomienda 
visibilizar el tema de la discapacidad en las iglesias. Una propuesta 
concreta es generar espacios de reflexión comunitaria para conocer el 
marco legal. En Costa Rica, esto podría implicar la reflexión sobre la 
Ley 7600, Ley de Igualdad de Oportunidades para las Personas con Dis-
capacidad. A esto se debe sumar la sensibilización sobre los usos del 
lenguaje, promoviendo la reflexión de la mano de expertos en la mate-



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
101

ria y/o personas con discapacidad que trabajen el tema, para conocer 
las formas apropiadas de expresión.

La sensibilización comunitaria bíblico-teológica

	- Definición: La sensibilidad en este ámbito se asocia con las dis-
tintas formas de interés manifestadas por las personas encuesta-
das. El punto sensible radica en la reflexión profunda sobre las 
concepciones socio-religiosas de culpa-pecado-prueba de Dios, 
entre otras. Una sensibilidad comunitaria bíblico-teológica debe 
manifestar una apertura al amor y a la empatía, siendo capaz 
de transgredir con el amor la culpa y el pecado para superar las 
pruebas. Debe abrazar la resurrección en lugar de anclarse en el 
camino de la cruz.

	- Acción: En cuanto a la sensibilidad bíblico-teológica, se retoma 
aquí una pregunta de la encuesta no incluida en el apartado an-
terior: “Comparta alguna cita o texto bíblico que le haga pensar 
en la discapacidad”. Algunas respuestas fueron: Juan 3:16, Juan 
9 (la sanidad del ciego de nacimiento), Juan 3:16 (“todos somos 
iguales”), Juan 5:3, 2 Samuel 4:4; 9:3, Génesis 1:27, 2 Samuel 9, 2 
Reyes 2:23-25, Mateo 2:1-12 (la historia del paralítico), y versos 
o frases como: “Si hablamos de discapacidad física Jesús curó al 
paralítico, lo hizo caminar”, “Todo lo puedo en Cristo que me 
fortalece. Dios creó al hombre a su imagen y semejanza”, “Ven-
gan a mí los que están cansados que yo los haré descansar”.

La pregunta sobre la preparación bíblica fue respondida de for-
ma determinante por la totalidad de los encuestados. Para una 
acción pastoral sensible, se deben valorar estos textos y profun-
dizar en una comprensión bíblico-teológica contextual, tanto del 
texto como del entorno de la comunidad. Es un desafío releer, 
repensar y reflexionar nuevamente en las historias bíblicas, des-
marcándose de concepciones previas. No obstante, la lectura o 
estudio comunitario de la Biblia en clave de discapacidad consti-
tuye un paso importante. 



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
102

Discernimiento y liderazgo 

	- Definición: Si bien la sensibilización sobre la discapacidad, tanto 
social como bíblico-teológica, está dirigida a toda la comunidad, 
es decir, a todas las personas interesadas en conocer, reflexionar 
y actuar pastoralmente sobre el tema, es en este punto donde los 
participantes pueden iniciar un proceso de autodiscernimiento. 
En lenguaje cristiano, esto se denomina discernimiento, y el li-
derazgo puede asociarse con la vocación. La clave es identificar 
a las personas dispuestas a continuar y asumir una responsabi-
lidad pastoral específica sobre la discapacidad. Aquí no hay ex-
clusión; se da apertura a todas las personas, independientemente 
de su rango eclesial o si ya lideran otro ministerio. La inclusión 
de personas con discapacidad es fundamental y valiosa, ya que 
su aporte desde su propia experiencia sensibiliza y promueve la 
reflexión en otras personas.

	- Acción: Después de pasar por las fases de sensibilización, o si 
ya existía una sensibilidad previa (por ejemplo, con trabajos ini-
ciales sobre el tema), las personas interesadas pueden comenzar 
a organizar pequeñas reuniones, asumir el reto de informarse, 
buscar reflexiones bíblicas y teológicas sobre la discapacidad, e 
identificar y dialogar con personas con discapacidad. Al mismo 
tiempo, deben establecer contacto con instituciones seculares 
que apoyen a estos grupos.

Acompañamiento pastoral interdisciplinario 

	- Definición: El acompañamiento pastoral, como parte de la teolo-
gía práctica, es un ministerio que implica y que es el resultado de 
todos los pasos anteriores. Un elemento fundamental e ineludi-
ble es el diálogo interdisciplinario. Por ello, una de las preguntas 
de la encuesta fue: “Señale algunos elementos que debería incluir 
una pastoral para las personas con discapacidad”. Las opciones 
de respuesta eran: Acompañamiento espiritual a la persona y su 
familia (visitas, oración, lectura de la Biblia); Acompañamien-
to médico (cuando sea posible); Acompañamiento económico 



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
103

(cuando sea posible); y Todas las anteriores, siendo esta última 
la más seleccionada. Este resultado subraya la importancia de la 
interdisciplinariedad en el tema.

	- Acción: El diálogo interdisciplinario comienza por identificar 
a las personas dentro de la comunidad de fe que tienen expe-
riencia en áreas como la medicina, la psiquiatría, la psicología, 
el derecho, o si son personas con alguna discapacidad. Asimis-
mo, es necesario identificar otras instancias externas que puedan 
apoyar esta labor. Estas ya serían funciones propias del pequeño 
grupo de líderes que ha manifestado su interés en seguir traba-
jando en el tema.

Evaluación sobre las pautas pastorales

	- Definición: Es importante tener presente que todo proceso mi-
nisterial debe desarrollar estrategias de evaluación que permitan 
a quienes trabajan en él analizar fortalezas, debilidades, desafíos 
y metas por cumplir. La evaluación puede reorientar el camino, 
los objetivos y las metas, con el fin de asegurar el avance y la via-
bilidad del ministerio.

	- Acción: El grupo de la iglesia que ha manifestado su decisión de 
formar parte de este ministerio debe reunirse periódicamente 
para organizar las actividades y, al mismo tiempo, analizar cons-
tantemente su entorno, es decir, su realidad y la presencia de la 
discapacidad en su comunidad. Este proceso se puede denomi-
nar contextualización pastoral. En efecto, es clave aterrizar en 
el contexto, valorando todas las pautas pastorales y planteando 
una pregunta problematizadora: ¿Por qué es necesaria la pasto-
ral para las personas con discapacidad en nuestra iglesia? Las 
reflexiones sobre esta interrogante tienen un carácter profunda-
mente hermenéutico y guiarán al grupo para determinar si debe 
continuar con el ministerio o si es necesario replantear otras 
actividades que también aborden el tema, lo que les permitirá 
avanzar o reorientar sus propuestas.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
104

Conclusiones

Este trabajo de investigación ha profundizado en la indagación de 
los imaginarios religiosos contemporáneos, centrándose en cómo las 
categorías de culpa, pecado y prueba de Dios configuran las percep-
ciones sobre la discapacidad dentro de las comunidades cristianas. Los 
hallazgos confirman la persistencia de estos constructos teológicos en 
el discurso popular, lo cual genera a menudo narrativas de condena, 
victimización o justificación sacrificial que resultan perjudiciales para 
las personas con discapacidad y sus núcleos familiares.

De esta constatación surge la imperiosa necesidad de impulsar una 
hermenéutica bíblico-teológica renovada. Esta nueva sensibilidad 
debe basarse en los valores centrales de la fe cristiana, como la liber-
tad, la empatía y el amor, para transicionar desde un modelo teológico 
anclado en la culpa persecutoria hacia una praxis pastoral liberadora 
que enfatice la resurrección como símbolo de vida plena y dignidad in-
condicional, superando el énfasis exclusivo en el sufrimiento y el sacri-
ficio. La discapacidad, como parte intrínseca de la condición humana, 
demanda un abordaje comunitario que se comprometa con la justicia 
eclesial.

La visibilidad de la discapacidad, ya sea en sus manifestaciones fí-
sicas, sensoriales, intelectuales o mentales, exige una sensibilidad pas-
toral apropiada. Esta sensibilidad se traduce en una postura asertiva y 
de inclusión radical que rechaza activamente la victimización, la con-
denación, la culpabilización y la sobreprotección. Es una apuesta ética 
por concepciones que reconozcan la plena agencia y dignidad de cada 
individuo. La discapacidad no es un fenómeno ajeno a la experien-
cia humana, ya que todos podemos enfrentar, en algún momento de 
nuestras vidas, situaciones de vulnerabilidad o dependencia que nos 
obligan a reevaluar nuestra posición y la del otro.

Metodológicamente, esta investigación se limitó a explorar las per-
cepciones de un grupo de individuos predominantemente no discapa-
citados. Este enfoque se adoptó para establecer el punto de partida y 



Dayana Michel Monterroza Sánchez

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
105

la comprensión basal que posee la comunidad eclesial receptora sobre 
la discapacidad, identificando así los desafíos fundamentales para la 
implementación de las pautas sociopastorales propuestas. Los datos 
obtenidos, que revelan la urgencia y el interés de la comunidad por 
iniciar ministerios de acompañamiento, sientan las bases para una in-
vestigación de segundo orden.

Un trabajo futuro y de considerable valor disciplinario sería replicar 
este estudio con una muestra compuesta exclusivamente por perso-
nas con discapacidad. Este cambio metodológico permitiría contrastar 
las percepciones de las personas con la experiencia vivida, ofreciendo 
información de primer orden crucial para refinar, validar y reforzar 
la pertinencia y la eficacia de las pautas pastorales propuestas en este 
artículo.

Bibliografía
Danel, Paula Mara. “Discapacidad y matriz colonial: el caso de las políticas 

de discapacidad en Argentina”. En Estudios críticos en discapacidad. 
Una polifonía desde América Latina, editado por Alexander Yarza de 
los Ríos, Laura Mercedes Sosa, y Berenice Pérez Ramírez. Serie Estado, 
políticas públicas y ciudadanía. CLACSO, 2019.

Díaz, Sharon. “Entramados de la dominación colonial. Encuentros entre la 
producción de la raza y la ‘discapacidad’”. En Decolonialidad y dis-
capacidad. Nuevos horizontes de sentido, editado por Ana Paula Gó-
mez, María Noel Míguez, y Sharon Díaz. Serie Crítica y discapacidad. 
CLACSO, 2023.

Díaz, Sharon, y Mariana Mancebo. “Primeros acercamientos a los movimien-
tos sociales en torno a la discapacidad desde la perspectiva decolonial”. 
En Decolonialidad y discapacidad. Nuevos horizontes de sentido, edi-
tado por Ana Paula Gómez, María Noel Míguez, y Sharon Díaz. Serie 
Crítica y discapacidad. CLACSO, 2023.

Domínguez Morano, Carlos. “Psicoanálisis y cristianismo”. Proyección: 
Teología y Mundo Actual. Proyección: Teología y mundo actual 50, 
núm. 211 (2003): 333–55. https://seleccionesdeteologia.net/assets/
pdf/172_08.pdf.



De la discapacidad a la pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 79-106 – Enero/Junio 2026
106

Gebara, Ivone. “Buscando una teología más allá del sacrificialismo: aportes 
desde la subjetividad, el género y la sexualidad”. Siwo Revista de Teolo-
gía 10, núm. 1 (2016): 63–100.

INEC. Encuesta nacional sobre discapacidades 2023: metodología. Instituto 
Nacional de Estadística y Censos, INEC, 2024. https://admin.inec.cr/
sites/default/files/2024-09/meSocialEnadis2023-01_1.pdf.

Kusselman, Taibe. “Una aproximación antropológica al concepto de disca-
pacidad. Una reconstrucción necesaria en vista a los procesos de in-
clusión educativa”. Revista de Investigación y Disciplinas, núm. 10 (sep-
tiembre de 2024): 88–100. https://revid.unsl.edu.ar/index.php/revid/
article/view/285.

Asamblea Legislativa de Costa Rica. Ley de Igualdad de Oportunidades para 
las Personas con Discapacidad, Ley N° 7600, 88 (1995).

Asamblea Legislativa de Costa Rica. Ley de Igualdad de Oportunidades para 
las Personas con Discapacidad. Con reformas del 01 de agosto de 2019, 
Ley N° 7600, 88 (1995).

Organización Mundial de la Salud. “Clasificación internacional del funciona-
miento de la discapacidad y la salud:CIF”. OMS, 2001.

Quijano, Anibal. “Des/colonialidad del poder: el horizonte alternativo”. Ob-
servatorio Latinoamericano de Geopolítica, 2007.

Rojas Campos, Sonia Marsela. “Trazos de deshumanización: la discapacidad 
en la línea del no-ser”. En Estudios críticos en discapacidad. Una poli-
fonía desde América Latina, editado por Alexander Yarza de los Ríos, 
Laura Mercedes Sosa, y Berenice Pérez Ramírez. Serie Estado, políticas 
públicas y ciudadanía. CLACSO, 2019.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Teología Práctica como instru-
mento de cambio social. Algunas reflexiones teóricas y metodológi-
cas”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026

LO DIVINO DESDE EL MARGEN

Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en 
una cultura hostil estadounidense

Nidia Fuentes Menjivar*
fuentesmenjivar1990@gmail.com 

THE DIVINE FROM THE MARGIN

Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a 
hostile U.S. culture

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Católica salvadoreña, viviendo en los Estados Unidos, donde está comprometida 
con la pastoral de mujeres migrantes. Con estudios de licenciatura en Teología 
en la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL). Actualmente está estudiando 
una Maestría en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de 
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y 
la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL).



Lo divino desde el margen
Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes 

en una cultura hostil estadounidense

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
107

Nidia Fuentes Menjivar

Resumen

Este ensayo aborda la compleja realidad de las mujeres hispanas inmigrantes 
en Estados Unidos, explorando cómo la exclusión, el desarraigo, la discrimi-
nación y el racismo actúan como catalizadores para una profunda resignifica-
ción de su espiritualidad. Lejos de adherirse a estructuras e imaginarios reli-
giosos patriarcales impuestos, estas mujeres están reinterpretando lo sagrado 
desde sus cuerpos, sus experiencias migratorias y sus luchas cotidianas por 
la supervivencia y la dignidad. La fe, para ellas, se convierte en un acto radi-
cal de agencia y resistencia. Adoptando una perspectiva crítica y decolonial, 
el ensayo examina cómo esta espiritualidad encarnada funciona como una 
poderosa fuente de sanación ante el trauma de la migración y la hostilidad 
cultural. Esta teología viva no solo ofrece un consuelo individual, sino que 
también crea espacios colectivos de empoderamiento. Al redefinir su relación 
con lo divino, estas mujeres desafían simultáneamente los cánones religiosos 
conservadores que buscan controlarlas y los discursos sociopolíticos de la 
cultura estadounidense que intentan silenciarlas y marginalizarlas. El ensayo 
propone una reflexión alternativa para comprender la compleja y poderosa 
intersección entre fe, género y migración en la experiencia hispana.

Palabras clave: espiritualidad, mujeres inmigrantes, decolonialidad, resisten-
cia, fe encarnada.



The divine from the margin
Resignification of faith in Hispanic immigrant women in a 

hostile U.S. culture

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
108

Nidia Fuentes Menjivar

Summary

This essay addresses the complex reality of Hispanic immigrant women in 
the United States, exploring how exclusion, uprooting, discrimination, and 
racism act as catalysts for a profound reinterpretation of their spirituality. Far 
from adhering to imposed patriarchal religious structures and imaginaries, 
these women are reinterpreting the sacred from their bodies, their migra-
tory experiences, and their daily struggles for survival and dignity. For them, 
faith becomes a radical act of agency and resistance. Adopting a critical and 
decolonial perspective, the essay examines how this embodied spirituality 
functions as a powerful source of healing in the face of the trauma of mi-
gration and cultural hostility. This living theology not only offers individual 
comfort, but also creates collective spaces of empowerment. By redefining 
their relationship with the divine, these women simultaneously challenge the 
conservative religious canons that seek to control them and the sociopolitical 
discourses of American culture that attempt to silence and marginalize them. 
The essay proposes an alternative reflection for understanding the complex 
and powerful intersection between faith, gender, and migration in the His-
panic experience.

Keywords: spirituality, immigrant women, decoloniality, resistance, embod-
ied faith.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
109

Lo divino desde el margen
Resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes 

en una cultura hostil estadounidense

Nidia Fuentes Menjivar

La pertinencia de este análisis se encuentra en la necesidad de 
reinterpretar la participación actual en la formación pastoral y 
en el liderazgo eclesial de las mujeres inmigrantes católicas de los 

Estados Unidos. En un curso reciente sobre el Pensamiento Social de la 
Iglesia Católica, dirigido a líderes y lideresas comunitarias con un total 
de 34 participantes, se observó una notoria desproporción de género: 
solo cuatro hombres frente a 30 mujeres. Este dato empírico subraya 
y confirma la relevancia pastoral, teológica y sociológica de la mujer 
hispana inmigrante como eje central en la vivencia y transmisión in-
tergeneracional de la fe.

Ahora bien, en el contexto migratorio actual de los Estados Uni-
dos, estas mujeres se sitúan en una coyuntura crítica, marcada por la 
desigualdad estructural, la discriminación interseccional y el choque 
cultural. En este escenario de vulnerabilidad, la experiencia de fe no se 
disuelve, sino que se dinamiza y transforma. El presente ensayo aborda 
la resignificación de lo divino que emerge desde los márgenes, demos-
trando que estas mujeres, lejos de ser receptoras pasivas de una espiri-
tualidad impuesta, construyen activamente su relación con lo sagrado. 



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
110

A través reflexionar sobre sus historias de vida, marcadas por el exilio, 
la maternidad, la precariedad y la esperanza, se revela una espiritua-
lidad encarnada que opera como crítica y a la vez desafía tanto a las 
estructuras patriarcales de las instituciones eclesiales como a los dis-
cursos políticos y sociales que buscan su invisibilización.

El desarrollo del presente análisis se articula en tres momentos, los 
cuales se han adoptado de la metodología teológico-pastoral conocida 
como ver, juzgar y actuar. En el primer momento (ver), se describe, 
desde la perspectiva de los márgenes, la realidad socioeclesial de las 
mujeres hispanas migrantes en Estados Unidos. La exposición se en-
focará en el análisis de tres testimonios narrativos que serán presenta-
dos en sus propias palabras, sirviendo de base empírica para el análisis 
subsiguiente.

En el segundo momento (juzgar), se hace un análisis hermenéutico 
orientado a la resignificación teológica y la resistencia que reflejan las 
historias de vida de las mujeres migrantes hispanas en Estados Unidos. 
Esta sección constituye el núcleo analítico y se divide en tres apartados 
interconectados, cada uno tomando como referencia una historia de 
vida. El primer apartado aborda la espiritualidad encarnada como acto 
de resistencia. Aquí se argumenta que la resignificación de la fe no es 
un proceso abstracto, sino que se ancla en la corporalidad, la lengua y 
las experiencias cotidianas de las mujeres. Este anclaje se convierte en 
un tríptico de resistencia, sanación y agencia frente a la opresión. El 
segundo apartado se refiere al fortalecimiento de la fe en el trauma, la 
sobrevivencia y la resiliencia. A partir del segundo testimonio, se explo-
ra el trauma generado en el proceso de tránsito migratorio y la llegada 
al nuevo contexto. Se examina cómo la fe, lejos de ser un paliativo pa-
sivo, se constituye en una fuente de valor y empoderamiento que per-
mite la superación activa de las dificultades. En el tercer apartado, se 
interpreta la producción simbólica de lo sagrado desde la experiencia de 
mujeres migrantes. Aquí se analiza cómo la producción simbólica de 
lo divino en la experiencia migrante femenina desvela que lo sagrado 
no es estático ni exclusivo de las instituciones religiosas. Se evidenciará 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
111

que las mujeres redefinen lo divino desde su cotidianidad, sus luchas y 
la afirmación de su corporalidad.

Finalmente, en el tercer momento (actuar), a modo de conclusión 
práctica, proponen algunos criterios pastorales para elaborar una teo-
logía desde el margen. Se trata de presentar estrategias pastorales que, 
a través de acciones concretas, permitan articular nuevas formas de 
nombrar, vivir y experimentar lo divino. En todo caso, se busca que 
estas estrategias prácticas sean coherentes con la teología emergente de 
las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos. 

Mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos (ver)

Las mujeres latinas han desempeñado un rol fundamental en la his-
toria social de los Estados Unidos, caracterizándose por su resiliencia y 
su profundo compromiso con la familia, la comunidad y la fe. Sin em-
bargo, a pesar de este legado, enfrenta hoy una compleja red de desa-
fíos que limitan su desarrollo pleno, incluyendo el acceso restringido a 
espacios académicos y profesionales, la discriminación interseccional 
por razón de género y cultura, y la ausencia de entornos seguros que 
permitan la expresión completa de su identidad.

En el panorama migratorio actual de los Estados Unidos —país re-
ceptor de millones de personas en busca de mejores oportunidades de 
vida—, las latinas constituyen un grupo demográfico de gran relevan-
cia. Según datos recientes, la población hispana asciende a 65 millo-
nes de personas, y las mujeres inmigrantes, con más de 23 millones, 
representan el 17% de la población femenina nacional.1 Es importante 
destacar que más de la mitad de ellas han adquirido ya la ciudadanía 
estadounidense.2 Su contribución es crucial para la fuerza laboral, par-
ticularmente en el sector servicios (como el cuidado personal, salones 
1	 Cf. US Census Bureau, “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-

miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Unidos”, Infor-
mación Estadística, Government, Census.gov, el 27 de junio de 2024.

2	 Cf. Acceso Latino, “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”, Ac-
ceso Latino - Fundación Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
112

de belleza y servicio doméstico), si bien demuestran una creciente ca-
pacidad de liderazgo en el emprendimiento. A pesar de su dinamis-
mo económico, persisten las barreras financieras; por ejemplo, el 17% 
reporta dificultades para obtener créditos, un porcentaje significati-
vamente superior al de mujeres blancas, hombres latinos y hombres 
blancos.3

Asimismo, las recientes políticas migratorias han exacerbado un 
ambiente de vulnerabilidad sistémica e infundido miedo, lo que ha 
conducido a que muchas mujeres se vean obligadas a replegarse en sus 
hogares o a suspender sus actividades económicas, buscando proteger 
a sus familias. Estas condiciones no solo vulneran su estabilidad eco-
nómica, sino que socavan su seguridad personal y comunitaria.4

Mujeres hispanas inmigrantes en perspectiva de género

La experiencia migratoria en Estados Unidos se halla particular-
mente marcada por el factor de género en el caso de las mujeres latinas, 
dada su conexión mayoritaria con la inmigración reciente.5 Histórica-
mente, se ha documentado la migración de mujeres solas desde países 
como México con el objetivo de trabajar por un tiempo en los Estados 
Unidos, para generar remesas, las cuales sirven para apoyar a sus fa-
miliares en su país de origen. No obstante, la tendencia actual muestra 
un cambio hacia la migración familiar, con el objetivo de establecer 
residencia permanente en el país, un patrón observado en latinas de 
diversas nacionalidades (mexicanas, puertorriqueñas, guatemaltecas, 
salvadoreñas, nicaragüenses, etc.).

3	 Cf. Jasmine Tucker y Sarah Javaid, “Women Gain 83% of Jobs While 170,000 
Women Leave Labor Force in June”, National Women’s Law Center, el 8 de julio de 
2022.

4	 Cf. Gonzalo Zegarra y Krecyté Villarreal, “Ser mujer e inmigrante en la fuerza la-
boral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo”, Noticias de Estados Unidos, 
CNN, el 1 de julio de 2025.

5	 Cf. Luis Noe-Bustamante, “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about 
Deportations”, Pew Research Center, el 30 de abril de 2025.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
113

Para las mujeres latinas, es fundamental preservar sus raíces cultu-
rales, a través del idioma, la gastronomía y las tradiciones religiosas. 
Esta conexión con su herencia cultural es una fuente de orgullo y un 
anclaje identitario esencial en un contexto extranjero, con un idioma, 
una gastronomía y tradiciones totalmente diferentes. Sin embargo, esta 
realidad identitaria de las mujeres inmigrantes se cruza con las pre-
siones culturales y la discriminación de género inherentes tanto a la 
sociedad de acogida como a su propia cultura de origen.

Es así, como la mayoría de las mujeres latinas experimentan una 
fragmentación identitaria derivada de la tensión entre sus roles: la 
participación en la fuerza laboral, las responsabilidades familiares no 
negociables (cuidado del hogar, hijos, hijas, educación) y la fuerte in-
fluencia de la cultura tradicional hispana, que históricamente ha car-
gado sobre la mujer el peso del rol de cuidadora. El desafío cotidiano 
radica en la búsqueda de un equilibrio dinámico ante esta triada de 
exigencias. En este contexto, diversas investigaciones confirman estas 
presiones normativas de género que recaen sobre las mujeres inmi-
grantes de América Latina y el Caribe:

Las investigaciones muestran que alrededor del 63% de las lati-
nas enfrentan con frecuencia presiones familiares o laborales, y 
casi 7 de cada 10 sienten la necesidad de realizar tareas domésti-
cas. Además, el 62% siente presión para mantener su apariencia 
y el 56% se siente presionada para casarse y tener hijos.6

Una investigación de 2024, realizada por el Pew Research Center in-
dica que, sobre todo mujeres hispanas nacidas en Estados Unidos y que 
crecen en la intersección de valores culturales tradicionales latinoame-
ricanos y de la cultura estadounidense, experimentan un dilema cul-
tural. El arraigo a la cultura de los padres a menudo implica la presión, 
tanto familiar como eclesial, de anteponer las necesidades ajenas a las 
propias, y de adherirse a las características de un imaginario religioso 
que se puede denominar como marianismo (pasividad, subordinación, 
castidad y virtud). Esta presión se extiende incluso al ámbito educativo, 

6	 Latino Observatory, “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de gé-
nero en EE.UU., según investigación”, Latino Observatory, el 20 de mayo de 2024.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
114

donde muchas jóvenes se ven obligadas a interrumpir estudios supe-
riores para asumir el cuidado de familiares mayores. Simultáneamente, 
enfrentan la presión social de alcanzar el éxito por mérito propio en 
sus estudios o en sus carreras profesionales.7 Estas dinámicas, que se 
reproducen en la cultura hispana, son igualmente observables dentro 
de la comunidad eclesial católica de los Estados Unidos.

El camino de las mujeres latinas inmigrantes en Estados Unidos 
está, por tanto, marcado por el desarraigo, la discriminación y la cons-
tante tensión entre la asimilación cultural y la preservación identitaria. 
Según el Latino Observatory, casi la mitad de las mujeres inmigrantes 
hispanas perciben el sexismo como un problema en ámbitos como el 
trabajo o el entretenimiento, a diferencia de sus pares masculinos.8 Sin 
embargo, pese a las barreras lingüísticas y socioeconómicas, muchas 
de ellas logran la superación personal a través del emprendimiento y 
el liderazgo, empoderando de esta forma a las nuevas generaciones. Su 
espiritualidad, en este contexto, emerge como un espacio de refugio 
y resistencia activa frente a las estructuras sociales y eclesiásticas que 
sistemáticamente invisibilizan sus voces.

Tres historias de mujeres migrantes

Aunque la condición de inmigrante sitúa a estas mujeres en una 
situación de vulnerabilidad social inherente, la experiencia demuestra 
que la adversidad no implica la anulación de la esperanza. A conti-
nuación, se presentan tres historias de vida —los testimonios de Jeny, 
María y Majo—, los cuales ilustran la solidez de su fe y su compromiso 
con la solidaridad comunitaria. Sus palabras nos permiten acceder a 
una comprensión profunda y experiencial de lo divino que las impulsa 
a la acción social.
7	 Cf. Luis Noe-Bustamante et al., “A Majority of Latinas Feel Pressure to Support 

Their Families or to Succeed at Work. Expectations to Excel at Work and to Do 
Housework, Be Beautiful and Start a Family Are Top Pressures”, Pew Research 
Center, el 14 de mayo de 2024.

8	 Cf. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales y de género en EE.UU.”.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
115

Mi nombre es Jeny

Soy originaria del estado de Puebla, llegué a los Estados Unidos 
a la edad de 23 años, a un lugar totalmente diferente, diferente 
idioma, cultura, educación, con muchos sueños y con muchos 
deseos de salir adelante; pero Dios tenía planes diferentes, en 
medio de tantos obstáculos de los cuales me enfrento día a día, 
entré en momentos de tristeza y desconfianza de creer que real-
mente eso ¡había sido lo correcto!,  lo único  que me confor-
maba era que estaba con mi esposo el amor de mi vida y que 
todo se iba a mejorar y con el pasar de los años vino mi primera 
hija y eso me dio más fuerza para salir adelante, pero el cami-
no seguía siendo muy complicado, sin embargo me llenaba de 
fuerza  por mi hija, para  ser una buena madre y esposa con la 
esperanza de mejorar. 

A los tres años llegó la segunda niña ¡hermosa!, pero la situa-
ción en el lugar a donde estábamos no mejoraba y se presentó 
una oportunidad de movernos para el estado de Washington, y 
nos fuimos estableciendo poco a poco. También difícil porque 
al no conocer a nadie era aún más difícil. Crecieron mis hijas, 
y era complicado por el idioma inglés que no manejaba bien, 
pero aun así por la gracia de Dios aquí tuvimos más oportuni-
dades de salir adelante. El acuerdo entre mi esposo y yo fue, que 
íbamos a pasar carencias, pero yo iba a cuidar de mis hijas y que 
él iba a trabajar duro. 

Fueron momentos muy hermosos y al mismo tiempo dolorosos 
porque no alcanzaba para los gastos, cuando mi hija la mayor 
cumplió 7 años ella quiso hacer su primera comunión y ese fue 
el comienzo del cual El Señor nos empezó a llamar al servicio 
era confuso pero Él nos fue mostrando el camino que Él ya te-
nía marcado para nosotros, pero en esos momentos no lo podía 
ver porque me ocupaba de lo mal que lo pasábamos que no 
me daba cuenta que El Señor siempre estuvo cuidándonos, pro-
tegiéndonos y que en ningún momento estuvimos solos, nos 



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
116

fuimos acercando más y más a la iglesia y así fue como empeza-
mos a ser voluntarios en nuestra parroquia hasta el día de hoy, 
es un poco complicado para mi reconocer mis virtudes porque 
no soy muy de reconocerme a mí  misma, pero creo que una 
es la paciencia, perseverancia, aprender a escuchar, dar conse-
jo, ayudar al que necesita, y creo que al correr de los años  he  
aprendido a confiar mucho más en  Dios.

Soy María

Nací en un pequeño pueblo de Jalisco, en lo alto de una colina 
rodeada de ríos, árboles frutales y una naturaleza que parecía 
hablar. Éramos 13 hermanos y crecimos en medio de tradicio-
nes antiguas: el nixtamal, los caballos al amanecer, el campo, el 
gallinero… una vida sencilla, pero llena de amor, trabajo y fe. 
Recuerdo correr por las mañanas a la cocina, donde mi madre 
ya tenía listo el desayuno. Yo agarraba mi vaso con chocolate 
y café y corría al corral, donde mi padre ordeñaba la vaca. Me 
llenaba el vaso de leche espumosa, me lo bebía de un solo trago 
y me quedaba con bigote de espuma. Él reía. Era una época tan 
inocente, donde todos aportan sin quejarse, con unidad y es-
peranza. Pero un día todo cambió. Mi padre emigró a Estados 
Unidos y con él se fueron los sueños de mi madre y las ilusiones 
de mis hermanas. Pasaron dos años sin noticias. Mientras tanto, 
mi madre trabajaba lavando ropa ajena y mis hermanas lim-
piaban casas a cambio de comida. Yo apenas tenía cuatro años, 
no sabía expresar mi tristeza, pero sentía que todo era gris a mi 
alrededor.

Después, mi madre también decidió irse, confiando solo en 
Dios. Se llevó a tres de mis hermanas y dejó a las demás al cui-
dado de una de 14 años. Me quedé sola muchas veces, hasta que 
doña Irene, una vecina, me abrió sus brazos y me dio cariño 
como una madre. Pasaron dos largos años y finalmente mi ma-
dre mandó traer a dos más de mis hermanas y a mí. Recuerdo 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
117

que era diciembre, las luces navideñas brillaban, y una señora 
nos recogió en la central camionera de Tijuana. Nos pidió que 
durmieramos, porque si no, no veríamos a nuestra madre. Ce-
rré los ojos con miedo, y cuando los abrí, allí estaba esa voz 
que tanto había extrañado; era mi madre, nos abrazamos como 
si quisiéramos fundir los años perdidos. Vivíamos en un apar-
tamento pequeño, todos apretados. Yo dormía en una tina de 
baño, cabía perfectamente. Mi madre trabajaba en una fábrica 
planchando ropa, hacía lo mismo que en el pueblo, pero ahora 
ganaba en dólares. A los pocos meses llegaron mis otras herma-
nas. Éramos nueve, más un primo con su novia que dormían 
bajo la mesa. Aun así, nunca faltó comida. Mi madre siempre 
decía: “tienes que compartir tu plato con quien llega a tu casa”. 
Y así fue: comida para todos, aunque no sabíamos cómo. Dios 
multiplica lo poco. 

Con el tiempo, mi padre regresó. Pensé que todo sería mejor, 
pero no fue así. No trabajaba, no ayudaba, y solo impartía vio-
lencia. Me dolía verlo golpear a mi madre y decir que yo no 
servía para nada por querer estudiar. Me gritaba que una mujer 
solo sirve para cocinar y tener hijos. Pero yo le decía que no, 
que yo iba a graduarme. Y lo hice, a pesar de que me mandaron 
a México y perdí medio año. Me esforcé, tomé clases en verano, 
trabajé, fui voluntaria, y al final me gradué, lo logré. A los 18 
años me casé con la ilusión de tener una vida diferente. Pero 
me equivoqué. Mi esposo también era machista. Solo me daba 
40 dólares a la semana para alimentar a nuestros hijos. Iba al 
supermercado a pedir frutas y verduras que estaban podridas. 
De ahí hacía milagros, compraba ropa usada en yard sale (venta 
en el patio), la arreglaba y la revendía para poder tener un poco 
más de dinero. Mis hijos nunca lo supieron, pero muchas veces 
no había nada. Viví muchas injusticias, mucho dolor; pero tam-
bién aprendí el valor del amor, del esfuerzo, de la fe. Mi madre 
me enseñó con su ejemplo que cuando uno da todo por amor, 
Dios se encarga del resto. Y aquí estoy, contando mi historia, sa-



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
118

biendo que no fue fácil… pero con orgullo, porque nunca dejé 
de luchar y creer.

Me llamo Majo

Soy hija de padres nicaragüenses que emigraron a Costa Rica 
huyendo de la crisis política en su país. Allí construyeron una 
nueva vida, llena de sacrificios, pero también de oportunida-
des. Yo llegué a Costa Rica a los cinco años y crecí rodeada de 
amor familiar. Mis recuerdos más valiosos son los domingos 
en familia, las caminatas a la biblioteca y los momentos con mi 
abuela Manuela, una mujer piadosa y fuerte que me enseñó a 
amar a Dios y a la Virgen María. Estudié en una escuela sale-
siana, donde fui muy activa: jugaba baloncesto, era monaguilla 
y presidenta de mi salón. Aunque mis padres no podían estar 
presentes en mis actividades escolares por trabajo, su esfuerzo 
me permitió tener una buena educación. Más tarde, trabajé en 
un hotel y eso me motivó a aprender inglés. 

Con ayuda de mi madrina, viajé a San Francisco y estudié en el 
“College” de San Mateo. Allí conocí al sobrino de mi madrina, 
con quien, tras varios viajes y llamadas, iniciamos una relación 
a distancia. Contra la voluntad de mis padres, me casé con él 
y me mudé a California. El inicio fue difícil: sola, sin trabajo y 
con la incertidumbre migratoria. Una entrevista con inmigra-
ción puso en riesgo mi residencia, pero después de meses de 
angustia, recibí la carta de aprobación. Agradecí a Dios pro-
fundamente ese momento. Estudié inglés en “Solano College” 
y con el tiempo llegaron mis tres hijos. La maternidad cambió 
mi vida: me hizo más fuerte, más activa, más compasiva. Cuan-
do mi hija empezó la escuela, empecé a trabajar en la escuela 
como asistente de educadora, luego como community organizer 
(organizadora comunitaria), y más tarde en mi parroquia como 
coordinadora de catequesis. Ese trabajo, aunque desafiante, for-



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
119

taleció mi fe, me ayudó a vencer mi timidez y a crecer como 
persona y líder. 

Hoy, miro atrás y veo una historia marcada por el sacrificio, la 
fe, el amor y la esperanza. Todo lo que he vivido me ha llevado 
a ser quien soy hoy.

Estos relatos ilustran cómo las mujeres hispanas inmigrantes no 
solo experimentan a Dios: lo reconfiguran, lo testimonian y lo hacen 
presente en sus comunidades como Dios sufriente, cercano y sanador. 
Tomaremos cada una de las historias para desarrollar la segunda parte 
de nuestro ensayo.

Hermenéutica contextual de mujeres inmigrantes (juzgar)

Como segundo momento de la metodología, se realiza una her-
menéutica contextual de las experiencias de inmigración femenina, a 
partir de una lectura crítica de los testimonios de Jeny, María y Majo. 
Este análisis se apoya en las teorías de María Lugones y Silvia Rivera 
Cusicanqui para iluminar las dimensiones de opresión y las formas de 
resistencia que se manifiestan en la espiritualidad de estas mujeres.

Resistencias cotidianas

La historia de Jeny, inmigrante de Puebla, México, que migra a Es-
tados Unidos, se aborda como un estudio de caso sobre las resistencias 
cotidianas que surgen de la experiencia vivida en la intersección mar-
cada por el exilio, la maternidad, la carencia, el amor y la espirituali-
dad. En su relato se revelan los efectos de la colonialidad del género, 
así como las formas de resistencia que se articulan al cuidado, la fe y la 
comunidad. La propuesta hermenéutica es leer el testimonio de Jeny 
como una forma de agencia situada, que desafía las estructuras colo-
niales y patriarcales desde una espiritualidad vivida y desde una lógica 
relacional y comunitaria.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
120

La colonialidad del género y mujeres inmigrantes

El relato de Jeny encarna la condición de aquellas personas que ha-
bitan la frontera existencial, al vivir entre culturas sin pertenecer ple-
namente a ninguna de ellas. Esta condición de frontera se experimenta 
no solo geográficamente, sino también a nivel cultural, lingüístico, re-
ligioso y de género. 

María Lugones profundiza esta condición al teorizar la colonialidad 
del poder como colonialidad del género, un sistema impuesto por la 
modernidad/colonial que deshumanizó9 a las mujeres colonizadas e 
impuso una estructura dicotómica y jerárquica de género (hombre/
mujer). Este sistema eurocéntrico, patriarcal y heterosexual se instaló 
al desmantelar sistemas relacionales comunitarios. Lugones subraya 
que la colonialidad del género es el eje que yace en el sistema de poder 
capitalista y es el responsable de mantener la lógica de desmantelar 
otros sistemas relacionales más comunitarios y no-binarios, cuyo ob-
jetivo es imponer y reproducir un modelo europeo patriarcal y hete-
rosexual como norma para todas las culturas: “A diferencia de la colo-
nización, la colonialidad del género sigue estando entre nosotros; es 
lo que yace en la intersección de género/clase/raza como constructos 
centrales del sistema de poder del mundo capitalista”.10 De esta forma, 
las mujeres inmigrantes hispanas enfrentan no solo las barreras del 
desplazamiento, sino también la invisibilización y opresión estructural 
que las coloca en un doble borde de marginalidad, al cual podemos 
denominar cruce fronterizo.

En este contexto, nuestra protagonista, mujer que emigró desde 
Puebla, México, hacia los Estados Unidos a los 23 años, representa este 
cruce fronterizo. Su cuerpo e identidad son un espacio de negociación 
constante entre el país de origen y el receptor, entre el idioma inglés y 

9	 Cf. Esta idea la toma prestada Lugones de: Walter Mignolo, Local Histories/Global 
Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton Uni-
versity Press, 2000), ix.

10	 María Lugones, “Hacia un feminismo descolonial”, La Manzana de la Discordia, 
Artículo original en Hypatia vol 25, Núm 4, 2010, vol. 6, núm. 2 (2011): 109.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
121

el español, así como entre las expectativas culturales tradicionales y las 
estructuras de vida emergentes. Su decisión de migrar y asumir el rol 
de cuidadora primaria (“yo iba a cuidar de mis hijas y que él iba a tra-
bajar duro”) refleja la persistencia de la división sexual del trabajo bajo 
un modelo patriarcal. Sin embargo, desde su propia experiencia como 
“teórica de la resistencia”, Lugones permite ver esta asunción de rol no 
como mera sumisión, sino como una posibilidad de resistencia, afir-
mación y agencia situada: “Cuando pienso en mí misma como teórica 
de la resistencia, no es porque crea que la resistencia es el fin o meta 
de la lucha política, sino más bien su comienzo, su posibilidad”.11 Es así 
como las prácticas de cuidado y las relaciones de amor comunitario se 
convierten en un mecanismo de cohesión que propicia la resistencia 
ante la dominación, racialización y exclusión:

La colonialidad del género me permite comprender la imposi-
ción opresiva como una interacción compleja de sistemas eco-
nómicos, racializantes y generizantes, en los cuales cada persona 
en el encuentro colonial puede ser vista como un ser vivo, his-
tórico, plenamente descrito. (…) Así, la colonialidad del género 
sólo es un ingrediente activo en la historia de quien se resiste.12

El cuidado, una tarea frecuentemente devaluada en la modernidad, 
adquiere una relevancia central en una sociedad como la estadouni-
dense, que privilegia el poder del saber y del tener. La mujer de nuestra 
historia sustenta a su familia, construye comunidad desde la iglesia y 
redefine su identidad como madre y creyente en un entorno hostil. La 
fe, que podría aparentar ser un refugio apolítico, se transforma para 
ella y para su familia en una fuente de fortaleza y sentido.

Frente a las adversidades económicas, la emigración y la soledad, la 
relación con Dios y la comunidad creyente se constituye en un espacio 
de consuelo y refugio. Aunque esta espiritualidad ha sido histórica-
mente deslegitimada por el pensamiento colonial, es precisamente en 
ella donde las mujeres inmigrantes latinas, como la de nuestro relato, 
hallan resistencia y saberes. Lejos de ser una vivencia meramente pri-

11	 Ibid.
12	 Ibid., 110.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
122

vada, la fe se convierte en un ámbito colectivo donde se reconstruye 
el sentido, como se evidencia cuando la familia comienza a integrarse 
en la vida parroquial. Esta espiritualidad práctica no solo las sostiene, 
sino que las transforma, permitiéndoles convertirse en agentes activas 
dentro de una nueva comunidad.

El pensamiento ch’ixi y vivir las contradicciones sin 
invalidarlas

La migración suele poner en crisis las formas tradicionales de reli-
giosidad heredadas en los países latinoamericanos. Las mujeres inmi-
grantes se ven obligadas a resignificar su fe en un entorno donde las 
estructuras eclesiales, el idioma litúrgico y la experiencia comunitaria 
son diferentes. En este nuevo contexto, surgen dilemas fundamentales: 
¿Cómo conservar la fe heredada y al mismo tiempo adaptarse a nuevas 
formas de practicarla? ¿Cómo conciliar el rol tradicional de madre y 
esposa con el servicio comunitario dentro de la iglesia? ¿Cómo respon-
der a los desafíos de género que persisten tanto en la sociedad recepto-
ra como en la estructura eclesial?

La experiencia espiritual de las personas migrantes es profunda-
mente ambivalente: ofrece refugio, pero también genera tensiones. Sil-
via Rivera Cusicanqui señala cómo la espiritualidad indígena y popu-
lar ha sido marginalizada por la lógica colonial del saber; sin embargo, 
ha logrado sobrevivir como una fuerza vital que conecta el cuerpo, la 
tierra y la comunidad. Así, la fe que vive la mujer inmigrante se cons-
tituye en una práctica decolonial que entrelaza pasado y presente, tra-
dición y transformación. Como afirma Rivera Cusicanqui, no se trata 
solo de resistir la opresión, sino de cultivar otras formas de existencia 
donde la espiritualidad ancestral se convierte en prácticas vivas que 
nos sostienen.13

13	 Cf. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores 
(Tinta Limón, 2010).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
123

Muchas mujeres se ven impulsadas a liderar y visibilizarse dentro 
de sus comunidades, lo que puede desafiar el modelo tradicional de 
sumisión femenina inculcado por la religiosidad popular. La prota-
gonista destaca que ha aprendido a escuchar, aconsejar y perseverar, 
reconociéndose como una mujer con virtudes espirituales, aunque le 
cueste admitirlo. Esta autoafirmación representa una forma de empo-
deramiento silencioso, mediado por la fe.

Rivera Cusicanqui propone lo ch’ixi como una metáfora de coexis-
tencia armónica, libre y productiva entre herencias culturales. No se 
trata de eliminar las contradicciones, sino de habitarlas críticamente. 
Esto ofrece una vía descolonizadora desde el pensamiento andino, des-
de lo vivido. La autora advierte contra el peligro de que la descoloniza-
ción se convierta en una moda académica despolitizada. Su propuesta 
exige una vinculación radical entre pensamiento y práctica, y llama a 
construir saberes desde los pueblos, no sobre ellos. Solo quienes han 
experimentado directamente ciertas vivencias culturales –y no quienes 
las abordan solo desde la perspectiva teórica– pueden comprender su 
historia y, por tanto, tendrán mayor honestidad al escribirla.

El concepto de pensamiento ch’ixi tiene diversas connotaciones y 
se refiere a algo que es y no es al mismo tiempo, incluyendo siempre 
un tercer elemento. La autora lo utiliza para hablar de identidades no 
binarias, contradictorias, diferentes e irresueltas. Lo ch’ixi no es mezcla 
ni sincretismo; es la convivencia de mundos que coexisten sin fundirse 
o sin mezclarse uno en el otro:

Un color ch’ixi es blanco y no es blanco a la vez, es blanco y 
también es negro, su contrario. (…) Pero su heterónimo, chhixi, 
alude a la idea de mezcolanza, de pérdida de sustancia y ener-
gía. (…) Corresponde a esa noción de moda de la hibridación 
cultural “light” conformista con la dominación cultural contem-
poránea.14 

Rivera Cusicanqui también critica las formas en que el feminismo 
occidental frecuentemente ignora las experiencias de mujeres indíge-

14	 Ibid., 69s.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
124

nas y mestizas. La mujer protagonista de esta historia encarna lo ch’ixi 
en su práctica cotidiana: es madre, esposa, creyente, cuidadora, inmi-
grante y voluntaria en la iglesia. Vive tensiones constantes entre lo que 
el sistema espera de ella y lo que ella elige ser. Su fe y conexión con lo 
divino no constituyen una alienación, sino una forma de resistencia 
ante el abandono estructural del Estado y los sistemas que la oprimen. 
No se trata de renunciar a lo espiritual, sino de descolonizarlo. Esta 
espiritualidad cristiana no es necesariamente la impuesta por el colo-
nialismo, sino una reinterpretación vivida desde el dolor, el servicio 
y la vida en la comunidad. Lejos de generar sumisión, su fe le otorga 
fuerza para resistir y sostener a su familia.

Desde esta perspectiva, nuestra protagonista habita múltiples con-
tradicciones y vive una fe cristiana profundamente personal, pero lo 
hace mediante una reinterpretación situada y comunitaria. Asume el 
cuidado no solo como una carga, sino también como una vocación, lo 
que nos permite confirmar que lo ch’ixi es una lógica que no elimina la 
contradicción, sino que la acepta como parte constitutiva de la vida.15

Espiritualidad, cuidado y comunidad como formas de 
agencia

La historia de Jeny también rompe con el cliché de la mujer inmi-
grante como víctima pasiva. En ella observamos una agencia relacional 
donde su poder surge de cuidar, sostener, educar y guiar. Ella no se au-
todenomina protagonista, pero lo es. Su inserción en una comunidad 
que brinda afecto contrasta con el modelo individualista y neoliberal 
de la sociedad que la rodea. Esta experiencia representa una reapropia-
ción de lo espiritual desde la vida comunitaria. El relato también revela 
una transformación subjetiva: desde la desesperanza inicial (“momen-
tos de tristeza y desconfianza”) hasta llegar a la afirmación de virtudes 
como la paciencia, la escucha y la perseverancia.

15	 Cf. Rivera Cuasicanqui, Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y dis-
cursos descolonizadores.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
125

A pesar de enfrentar condiciones estructurales adversas —limita-
ciones económicas, la barrera del idioma y el aislamiento familiar—, 
esta mujer construye una identidad basada en el servicio, la fe y la es-
peranza. El acuerdo con su esposo de vivir con carencias para cuidar a 
sus hijas no puede desvincularse del contexto de migración racializada 
y de género. Sin embargo, ella transforma esa elección en una forma de 
poder que trasciende el hogar para extenderse a su comunidad eclesial.

En esta historia, lo espiritual, lo afectivo y lo comunitario se entre-
lazan como espacios de “resistencia cotidiana”. No se trata de un femi-
nismo eurocéntrico ni de un discurso académico explícito, sino de una 
práctica encarnada de lucha y dignidad: 

La resistencia es la tensión entre la subjetificación (la formación/
información del sujeto) y la subjetividad activa, ese sentido mí-
nimo de agencia requerido para que la relación oprimir→←resis-
tir sea de tipo activo, sin apelación al máximo sentido de agencia 
del sujeto moderno.16

La historia de esta mujer poblana migrante en Estados Unidos testi-
monia cómo el género, la raza, la espiritualidad y la migración se entre-
cruzan en la vida de las mujeres latinoamericanas. A través de los mar-
cos teóricos de Lugones y Rivera Cusicanqui, se revela que no estamos 
ante una víctima pasiva, sino ante una mujer que construye sentido, 
sostiene a su familia y comunidad, y reinterpreta su fe como una forma 
de vida ch’ixi. Su historia encarna una resistencia cotidiana que desafía 
las lógicas coloniales desde el amor, el cuidado y la fe.

Lejos de alienarla, su relación con Dios le permite narrar su vida 
con sentido, propósito y esperanza. En la religiosidad popular, nues-
tra protagonista encuentra formas de resistencia y experiencias que le 
permiten sobrevivir y fortalecerse cotidianamente. Así, su participa-
ción como voluntaria en la iglesia no puede leerse como sumisión, sino 
como construcción de comunidad y agencia colectiva.

16	 Lugones, “Hacia un feminismo descolonial”, 109.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
126

Entre la fe y la exclusión

La segunda historia, narrada por María, ilustra cómo la violencia 
social y la exclusión estructural, sustentadas por imaginarios religiosos 
de género, pueden generar una espiritualidad tóxica que obstaculiza el 
desarrollo integral, especialmente de las mujeres. Las creencias religio-
sas interpretadas desde una óptica patriarcal no solo suelen acompañar 
procesos de sufrimiento, sino que frecuentemente los justifican, repro-
duciendo ciclos de opresión y marginación.

Trauma migratorio, duelo por desarraigo, violencia simbólica 
y espiritualidad

El trauma migratorio trasciende el mero traslado físico entre países; 
constituye una ruptura emocional, cultural e identitaria. Este trauma 
incluye duelos múltiples: la pérdida de la tierra natal, la familia, la len-
gua materna, las amistades, las costumbres y los referentes simbólicos 
que otorgaban sentido y esperanza a la existencia.

En el relato de esta mujer hispana, estos duelos se inician en la in-
fancia, cuando su padre emigra a Estados Unidos, dejando un profun-
do vacío afectivo y económico. Posteriormente, su madre, al seguirlo, 
fractura aún más la unidad familiar al dejar a varias hijas al cuidado de 
una hermana adolescente. El exilio no es solamente físico, sino tam-
bién emocional y simbólico: se quiebra la estructura familiar tradicio-
nal, el entorno natural y cultural de Jalisco (México) queda atrás, y con 
él, las raíces que proporcionaban seguridad.

En este contexto, la violencia simbólica, entendida como la imposi-
ción de estructuras de poder naturalizadas, también está presente. Por 
ejemplo, el mandato implícito de “sacrificarse por la familia” lleva a la 
niña a aceptar como normales condiciones de abandono y precarie-
dad.17 Más adelante, al llegar a Estados Unidos, la niña duerme en una 

17	 Cf. Mireya Baltodano, “Creencias cómplices”, en Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SE-
BILA, 2009).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
127

bañera y habita espacios saturados, lo que refleja la deshumanización 
normalizada de las personas inmigrantes empobrecidas.

La espiritualidad como refugio... ¿o prisión? La protagonista re-
cuerda con nostalgia la unidad familiar de su infancia, el trabajo com-
partido y la fe heredada de su madre. Sin embargo, tras la emigración 
paterna, la familia se fragmenta e inicia una cadena de sufrimientos 
donde la espiritualidad adopta un carácter ambivalente: por un lado, 
funciona como sustento emocional; por otro, se convierte en un meca-
nismo que legitima lo injusto. La frase “cuando uno da todo por amor, 
Dios se encarga del resto” refleja una forma de religiosidad que, como 
señala Nelson Mafla Terán, puede obstaculizar el desarrollo psicoemo-
cional cuando se interpreta de manera pasiva. Una espiritualidad cen-
trada exclusivamente en la aceptación del sufrimiento como voluntad 
divina puede conducir a la normalización de situaciones que afectan 
profundamente el desarrollo psicosocial de la persona creyente.18 En 
este sentido, una espiritualidad que no promueve la acción y la justicia, 
sino la resignación ante el dolor, se vuelve tóxica, incluso cuando nace 
del amor y la esperanza.

Invisibilización del sufrimiento emocional de la mujer 
inmigrante

La experiencia migratoria de las mujeres latinas suele ser interpre-
tada desde estereotipos externos que las presentan como “valientes” o 
“aguantadoras”, lo que invisibiliza su sufrimiento emocional. Su dolor, 
ansiedad o tristeza no son reconocidos como legítimos, sino atribui-
dos a una naturaleza sacrificada, en lugar de comprenderse como res-
puestas humanas ante situaciones de injusticia, violencia o pérdida.19 
La protagonista del segundo relato experimenta múltiples formas de 
dolor: abandono en la niñez, violencia de género, pobreza extrema, 
explotación laboral y desvalorización personal. Sin embargo, su his-

18	 Cf. Nelson Mafla Téran, “Función de la religión en la vida de las personas según 
la psicología de la religión”, Theologica Xaveriana 63, núm. 176 (2014).

19	 Baltodano, “Creencias cómplices”, 159.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
128

toria nunca se narra desde la victimización, sino desde la resistencia. 
Esto refleja cómo muchas mujeres inmigrantes internalizan la noción 
de que su sufrimiento debe silenciarse, incluso ante instituciones edu-
cativas o de salud, donde podrían ser etiquetadas como deprimidas o 
inestables sin que se aborden las causas estructurales de su malestar.

Imaginarios religiosos de género

Cuando el padre de nuestra protagonista regresa al hogar, lejos de 
restaurar la unidad familiar, se convierte en agente de violencia. Re-
chaza el deseo de su hija de estudiar, afirmando que “una mujer solo 
sirve para cocinar y tener hijos”. Esta expresión no constituye única-
mente un acto de machismo individual, sino que refleja un imagina-
rio religioso sobre el género profundamente arraigado. Según Sharo 
Rosales, la religión, desde una lectura hegemónica, ha promovido una 
imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, reforzan-
do estereotipos que legitiman la violencia y la exclusión: “Se promueve 
que una buena mujer es ‘sacrificada’ y así evita molestar u ofender a 
los demás en autoridad (generalmente hombres); que las virtudes más 
grandes de una mujer son el servicio y la abnegación”.20 Este imagina-
rio moldea conductas, legitima jerarquías y naturaliza el sufrimiento 
femenino como virtud. La madre, al aceptar maltratos y privaciones en 
nombre del amor y la fe, sin cuestionar la injusticia estructural, tam-
bién reproduce este patrón.

La patologización de este imaginario se manifiesta cuando su as-
piración de estudiar es rechazada con violencia verbal y física por su 
padre. Es decir, sus aspiraciones personales son percibidas como una 
amenaza al orden patriarcal y, en consecuencia, censuradas y castiga-
das. “En el caso de las mujeres la dispersión proviene del cumplimien-
to del ‘deber ser’ socialmente asignado, multiplicándose en tareas de 
servidumbre que están devaluadas socialmente y que le deparan poca 

20	 “Imaginarios religiosos y género”, en Género y religión: Sospechas y aportes para 
la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 
270.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
129

gratificación o reconocimiento).21 Estos comportamientos han sido 
aprendidos en el ámbito familiar, cultural y religioso, configurando 
una identidad femenina construida desde la subordinación al ser mas-
culino. De esta manera, la sociedad espera que las mujeres perpetúen 
esta disposición permanente al servicio hacia los demás, negando su 
realización personal.

Imaginarios religiosos de género y exclusión

El padre de la narradora de esta historia encarna una forma recu-
rrente de violencia estructural sustentada en imaginarios religiosos 
patriarcales: “Me gritaba que una mujer solo sirve para cocinar y tener 
hijos. Pero yo le decía que no, que yo iba a graduarme”. Este tipo de 
creencias reflejan lo que Sharo Rosales Arce denomina “imaginarios 
religiosos de género”: construcciones culturales y religiosas que de-
terminan los roles que deben ocupar hombres y mujeres. Desde una 
lectura hegemónica, Rosales Arce afirma que la religión ha promovido 
una imagen de la mujer como subordinada, silenciosa y servicial, re-
forzando estereotipos que legitiman la violencia y la exclusión: 

Estos comportamientos, socialmente esperados en las mujeres y 
que representan obstáculos muy poderosos para su sano desa-
rrollo, se replican y refuerzan en las iglesias, anclados en ‘imagi-
narios religiosos de género’.
Pero ¿qué son estos imaginarios religiosos de género? Son re-
presentaciones sociales que están profundamente arraigadas 
en el inconsciente colectivo, hablándonos de aquellas caracte-
rísticas que se ha asignado a mujeres y hombres, no solo ya en 
función de pene-vagina, sino en nombre de la voluntad de Dios. 
Estos imaginarios religiosos dictan cuál es la supuesta voluntad 
de Dios para la actuación y el lugar de las mujeres en el mundo: 
un lugar de sometimiento, obediencia, sacrificio y renuncia.22

21	 Baltodano, “Creencias cómplices”, 167.
22	 “La teología de la prosperidad y su impacto en la vida y espiritualidad de las per-

sonas”, Vida y Pensamiento 39, núm. 2 (2019): 97s.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
130

Esto afecta no solo a las mujeres que lo experimentan directamente, 
sino a generaciones enteras socializadas en estos valores. Las historias 
que analizamos, sobre mujeres hispanas inmigrantes en Estados Uni-
dos, reproducen precisamente estos imaginarios religiosos de género.

El género como referencia de los mitos religiosos: Los imaginarios 
religiosos no solo reflejan creencias, sino que moldean subjetividades. 
En contextos donde se presentan como verdades absolutas, validan mi-
tos patriarcales que justifican el machismo, el control sobre el cuerpo 
femenino y la censura de identidades no normativas. Así, la espiritua-
lidad deja de ser un espacio de sentido compartido para convertirse 
en una estructura excluyente que reproduce desigualdades de género.

La violencia social y la exclusión de género no son fenómenos ais-
lados, sino que se sostienen en estructuras simbólicas complejas como 
los imaginarios religiosos. Cuando estos se convierten en instrumen-
tos de espiritualidad tóxica, alimentan una cultura que justifica la des-
igualdad como voluntad divina. Por ello, resulta fundamental generar 
una lectura crítica de lo sagrado donde la espiritualidad recupere su 
potencial como espacio de liberación y justicia, y no de reproducción 
del poder patriarcal.

La religión frente a la culpa, el silencio o la resignación

La religión puede desempeñar un papel ambivalente en contextos 
de sufrimiento migratorio: por un lado, ofrece consuelo, sentido y co-
munidad; por otro, puede convertirse en un instrumento de resigna-
ción que normaliza el dolor, especialmente en mujeres socializadas en 
modelos religiosos conservadores.

En la historia de esta mujer inmigrante, la figura materna transmite 
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la 
confianza en que “Dios multiplica lo poco”. Esta frase, aunque pode-
rosa, puede interpretarse como una resignación ante la injusticia es-
tructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino que se 
glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
131

En la historia de la mujer inmigrante, la figura materna transmite 
una espiritualidad basada en el sacrificio, el amor incondicional y la 
confianza en que “Dios multiplica lo poco”. Esta frase, aunque podero-
sa, también puede ser interpretada como una resignación ante la injus-
ticia estructural: no se cuestiona por qué se vive en la precariedad, sino 
que se glorifica la capacidad de sobrevivir dentro de ella. Asimismo, la 
religión opera como canal de silencio frente a la violencia, particular-
mente cuando el padre regresa y ejerce maltrato contra la madre. La 
narrativa no incluye ninguna reacción institucional, solo la fortaleza 
silenciosa de la madre, lo que podría estar alimentado por creencias 
religiosas que exaltan la paciencia, el perdón y el sacrificio femenino.

Sin embargo, también se produce una resignificación del papel de 
la fe. Lejos de reducirse a la resignación, la religión se manifiesta igual-
mente como resistencia. A pesar de todo, la protagonista logra gra-
duarse, trabajar, educar a sus hijos y narrar su historia con orgullo. Su 
fe, modelada por su madre, se transforma en motor de supervivencia, 
en una ética del amor solidario y en fuente de dignidad personal.

Creencias cómplices y el rol de las mujeres

En la narrativa, la madre simboliza fortaleza y resiliencia, pero tam-
bién encarna, a veces de forma no intencionada, las “creencias cómpli-
ces”, las cuales describe Baltodano como aquellas ideas frecuentemente 
enmascaradas como virtudes morales o religiosas, pero que tienen un 
efecto dañino: anulan la capacidad de cuestionamiento, adormecen la 
conciencia individual y, en última instancia, contribuyen a mantener 
intactas las estructuras de poder que oprimen a las mujeres.23 La ense-
ñanza de “soportar todo por amor” se convierte en una forma sutil de 
perpetuar el sometimiento. Aunque bienintencionadas, estas creencias 
pueden inhibir la posibilidad de romper el ciclo de violencia, especial-
mente en contextos donde la espiritualidad no se acompaña de una 
conciencia crítica.

23	 Cf. “Creencias cómplices”.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
132

Espiritualidad, salud y resiliencia

No obstante, sería reduccionista afirmar que la espiritualidad solo 
genera efectos negativos en estos contextos. En el caso de la protago-
nista de esta historia, la fe también le proporcionó la fuerza para per-
sistir, graduarse y reinventarse frente al abandono y la precariedad. Lo 
espiritual, cuando se vincula con la dignidad y la justicia, puede con-
vertirse en un motor de transformación. La clave, por tanto, no reside 
en abandonar la espiritualidad, sino en resignificarla desde una lectura 
crítica y liberadora.

Para muchas mujeres inmigrantes, el dolor psicológico no se expre-
sa mediante categorías clínicas, sino a través del cuerpo, los silencios o 
las prácticas simbólicas. En este ámbito, la religión y la espiritualidad 
ocupan un lugar central, funcionando como espacios seguros para ges-
tionar las emociones y para transformar la interpretación del trauma, 
permitiendo su aceptación y facilitando el crecimiento emocional y 
espiritual. Así, la oración, los ritos, las celebraciones comunitarias, los 
cantos y la creencia en un Dios protector constituyen un sustento que 
ayuda a sobrellevar las adversidades. Sobre esa esperanza en el Dios 
que protege en las adversidades, Mafla Terán hace la siguiente afirma-
ción: “Pese a toda la agresión, la humillación y el sufrimiento padeci-
do durante el proceso de desplazamiento, exclaman que la religión es 
‘todo’ para ellos. Sin vacilar revelan: ‘Me quitaron todo; lo que no me 
pudieron quitar fue a Dios’”.24

Sin embargo, no toda espiritualidad resulta sanadora. En muchos 
casos, las mujeres asumen discursos religiosos que perpetúan el sufri-
miento, como las figuras de un Dios castigador, la exaltación del sa-
crificio o la idea de que el dolor purifica, lo que refuerza la culpa, el 
silencio y la negación de la enfermedad o del sufrimiento.25 Por ello, es 
24	 “Función de la religión en la vida de las personas según la psicología de la reli-

gión”, 441.
25	 Cf. Gabriela Miranda García, “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una dis-

cusión sobre el martirio y la religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas 
y aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García 
(SEBILA, 2009).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
133

fundamental distinguir entre espiritualidades que acompañan y espiri-
tualidades que reprimen.

Algunas mujeres, al distanciarse de contextos opresivos, resignifican 
lo divino desde un lugar compasivo, encarnado y maternal. No buscan 
un Dios que juzga, sino una presencia que cuida, escucha y permanece. 
Desde esta perspectiva, lo divino encarnado se convierte en un recur-
so sanador frente a una cultura tóxica que patologiza el sufrimiento 
sin escucharlo, medicaliza sin compasión e invisibiliza los dolores del 
racismo, el exilio y el género. Distinguir entre un acto de sacrificio que 
refuerza relaciones de dominación y uno que no lo hace implica, en 
esencia, una afirmación de la vida. Un sacrificio no debe nunca exaltar 
la muerte ni, mucho menos, el asesinato. La verdadera forma de afir-
mar y proteger la vida consiste en oponerse a los sacrificios.26

La historia de vida que estamos analizando en este apartado, nos in-
terpela profundamente: evidencia la complejidad de una espiritualidad 
vivida en medio de la exclusión, el machismo y la violencia estructu-
ral. Simultáneamente, revela cómo la fe puede ser tanto refugio como 
trampa. Cuando la espiritualidad se sustenta en imaginarios patriar-
cales, puede volverse tóxica, justificando el dolor en lugar de comba-
tirlo. Frente a esto, resulta urgente promover una espiritualidad crítica 
y liberadora que acompañe las luchas por la equidad y los derechos, 
especialmente de las mujeres.

La historia de esta mujer inmigrante encarna profundamente los 
tres ejes analizados: el trauma migratorio y el desarraigo, la invisibi-
lización del dolor femenino y el rol ambivalente de la religión. Su tes-
timonio demuestra cómo las creencias religiosas y culturales, si bien 
pueden perpetuar estructuras opresivas, también pueden convertirse 
en herramientas poderosas de resiliencia, reconfiguración del sentido 
y transformación personal frente al sufrimiento.

26	 Ibid., 57.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
134

Lo divino en el camino migratorio

Para Majo, la mujer inmigrante hispana de nuestra tercera historia, 
el proceso migratorio ha constituido un terreno fértil para resignificar 
su fe, redescubrir lo divino y fortalecer su identidad. Mediante una 
lectura hermenéutica que integra perspectivas simbólicas, analógicas y 
de liberación feminista, es posible comprender cómo lo sagrado se en-
carna en su vida cotidiana, marcada por el amor, la lucha, el desarraigo 
y la esperanza.

Una lectura hermenéutica de la experiencia femenina hispana

Existen diversos enfoques hermenéuticos que pueden servir de 
apoyo para analizar críticamente la experiencia migratoria de las muje-
res hispanas en Estados Unidos. Entre ellos destacan: la hermenéutica 
simbólica (como lenguaje sagrado de la vida cotidiana), la hermenéuti-
ca analógica (como fortalecimiento de virtudes ante la fragmentación) 
y la hermenéutica de liberación feminista (como modo de percibir a 
Dios entre las mujeres y en las fronteras). A continuación, se describen 
brevemente estos enfoques.

	- Hermenéutica simbólica. Desde la perspectiva de Blanca Solares 
Altamirano, los símbolos religiosos no son meras expresiones 
culturales, sino herramientas vivas que otorgan sentido y direc-
ción a la existencia.27 La historia relatada comienza con una fa-
milia nicaragüense que, al emigrar a Costa Rica, reconstruye su 
mundo con nuevos significados. La figura de la abuela Manuela, 
piadosa y fuerte, se convierte en símbolo de fe y resistencia. A 
través de ella, la autora aprendió a amar a Dios y a la Virgen 
María, arraigando su espiritualidad en gestos concretos y coti-
dianos: oraciones, caminatas y momentos familiares.

Estos símbolos van adquiriendo nuevos significados en cada 
etapa migratoria. El colegio salesiano, por ejemplo, representó 

27	 Cf. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un nuevo espíritu antropológico”,  
Revista mexicana de ciencias políticas y sociales, núm. 211 (2011): 13–26.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
135

no solo formación académica para nuestra protagonista, sino 
también fue un espacio donde la fe se vivía en comunidad y en 
acción. Posteriormente, en Estados Unidos, momentos de crisis 
como la incertidumbre migratoria fueron enfrentados desde una 
espiritualidad encarnada: la espera de la residencia se transfor-
mó en súplica, y cuando la obtiene, se convierte en sacramento 
de esperanza. Según Mario Tomé Díez, esta vivencia muestra 
cómo lo divino se revela en lo ordinario, donde imaginación y 
experiencia se entrelazan para construir una fe que no es dogma 
abstracto, sino relación viva con Dios.28

	- Hermenéutica analógica. La migración rompe, fragmenta y 
descentra. Sin embargo, como propone García Piedras, la her-
menéutica analógica permite tender puentes entre las heridas 
personales y las experiencias universales del ser humano.29 En 
el testimonio compartido, la protagonista narra cómo la separa-
ción de sus padres al mudarse a California, la soledad inicial y la 
maternidad le exigieron una nueva forma de ser y de vivir.

A través de la analogía, estas vivencias pueden interpretarse no 
solo como desafíos individuales, sino como parte de una narra-
tiva más amplia de transformación. La maternidad, por ejemplo, 
es descrita como una experiencia que fortaleció su compasión 
y liderazgo. En esta línea, la virtud no se impone externamente, 
sino que emerge desde la lucha misma, como fruto de una ana-
gogía espiritual: una elevación del alma que encuentra sentido 
incluso en la incertidumbre. Así, la mujer inmigrante no es víc-
tima pasiva del contexto, sino co-creadora de su destino, testigo 
de un Dios que acompaña, sostiene y transforma.

28	 Cf. “Introducción a la hermenéutica simbólica”, Estudios humanísticos. Filolo-
gía, núm. 7 (1985): 171–86.

29	 Cf. Myriam García Piedras, “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”, En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 135–55.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
136

	- Hermenéutica de la liberación y feminista. Carlos Mendoza-Ál-
varez30 y Jorge Costadoat31 proponen una teología construida 
desde los márgenes, desde los cuerpos y contextos de las perso-
nas oprimidas. La historia aquí relatada ejemplifica esta teología 
encarnada. En su camino, la protagonista no solo ha sido objeto 
de políticas migratorias injustas o del desarraigo cultural, sino 
también sujeto activo en la construcción de comunidades de fe y 
justicia. Su trabajo como coordinadora de catequesis y commu-
nity organizer (organizadora comunitaria) la convierte en agente 
pastoral, en puente entre lo divino y lo humano, entre la Iglesia 
y los migrantes.

La hermenéutica feminista latinoamericana, particularmente la 
de Estela Serret32 y Elsa Tamez33, permite interpretar este lideraz-
go no como excepción, sino como revelación. Ser mujer, migran-
te, madre y creyente son dimensiones entrelazadas que desafían 
las teologías patriarcales y eurocéntricas. Las autoras no solo vi-
ven a Dios, sino que lo resignifican: un Dios que acompaña en la 
entrevista migratoria, que consuela en la distancia, que sonríe en 
los juegos de sus hijos, que fortalece en el servicio comunitario. 
Su cuerpo, su voz y su experiencia se convierten en lugar teoló-
gico, en espacio donde lo divino se manifiesta.

Estas perspectivas hermenéuticas permiten comprender cómo las 
mujeres hispanas inmigrantes reconfiguran y testimonian su experien-
cia de Dios en contextos marcados por la migración, el sacrificio y la 
transformación. La historia personal aquí narrada no solo ilustra una 
vida de fe, sino que constituye en sí misma una teología vivida. Al in-

30	 Cf. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El lugar de la Teología en la 
interrelación de humanidades, ciencias y saberes en tiempos posmodernos y de-
coloniales”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68.

31	 Cf. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la liberación”, Teología y 
vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74.

32	 Cf. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teoría de género”,  
Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

33	 Cf. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retrospectiva”, en Re-
ligión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana de Religiones 3 
(Trotta, 2008).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
137

terpretar sus símbolos, ejercitar sus virtudes y resistir desde su identi-
dad femenina, esta mujer, como tantas otras, nos revela un rostro de 
Dios cercano, sufriente y sanador. Una hermenéutica liberadora nos 
invita, finalmente, a escuchar estas voces y a reconocer en ellas no solo 
relatos humanos, sino revelaciones divinas.

Es claro que están emergiendo nuevas metodologías hermenéuticas 
desde los márgenes, desde las voces silenciadas, especialmente las de 
mujeres hispanas inmigrantes que, desde sus experiencias de frontera, 
maternidad, espiritualidad cotidiana y resiliencia, reinterpretan con 
creatividad y rebeldía lo divino. En este apartado se analiza cómo estas 
mujeres construyen una teología viva, situada y transformadora, a par-
tir del testimonio de una mujer nicaragüense que emigró a Costa Rica 
y posteriormente a Estados Unidos.

Comprensión encarnada de lo divino desde los márgenes

Esta tercera historia visibiliza las voces de mujeres históricamente 
silenciadas en el discurso teológico. Las mujeres hispanas inmigrantes 
interpretan lo divino desde sus cuerpos, memorias, afectos y luchas 
cotidianas. Su espiritualidad no es abstracta ni doctrinal, sino vivida, 
entrelazada con la vulnerabilidad y la esperanza. Esta comprensión 
encarnada de Dios se convierte en fuente de sanación y reconstruc-
ción identitaria. Metodológicamente, se enfatiza la necesidad de una 
teología inductiva, narrativa y experiencial. Escuchar “en sus propias 
palabras” obliga a descentrar el saber teológico de los cánones acadé-
micos tradicionales, abriendo paso a un conocimiento que surge de la 
realidad vivida, los contextos y las relaciones cotidianas de las mujeres 
hispanas inmigrantes.

La espiritualidad vivida por Majo revela cómo, desde su infancia en 
Costa Rica marcada por la migración de sus padres nicaragüenses, su 
fe se construyó en espacios cotidianos: los rezos de su abuela Manue-
la, las caminatas a la biblioteca, la escuela salesiana y, posteriormente, 
en la soledad de su migración a California. Cada etapa vital consti-



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
138

tuyó también una etapa teológica donde su comprensión de Dios se 
encarnó en afectos, silencios, gestos y desafíos. Estas experiencias no 
son meros relatos emocionales, sino saberes teológicos. La migración, 
el trabajo, la maternidad y el liderazgo pastoral representan para esta 
mujer auténticos “lugares teológicos”. Dios se le revela en momentos 
concretos: al obtener su residencia, en la mirada de sus hijos, en el 
servicio comunitario.

La Experiencia como lugar teológico implica escuchar con respeto y 
reconocer autoría: Una teología verdaderamente transformadora debe 
comenzar por la escucha. Este es el pilar metodológico fundamental 
del enfoque inductivo y narrativo. La vida de esta mujer inmigrante 
desafía a abandonar la comodidad de los discursos teológicos institu-
cionales para sumergirse en una escucha profunda de las historias vivi-
das. Su experiencia no solo ilustra conceptos teológicos: ella misma es 
sujeto teológico. Como señala la tercera historia presentada, asumir la 
experiencia como fuente de saber teológico constituye un acto de justi-
cia epistemológica. El testimonio de esta mujer, desde su infancia hasta 
su rol pastoral, no puede interpretarse como excepción admirable, sino 
como representación concreta de miles de mujeres que reconfiguran 
su relación con Dios desde la lucha, el silencio, el servicio y el amor.

Teología del diálogo desde los tres polos hermenéuticos

La propuesta metodológica de Geraldo Luiz De Mori, con sus tres 
polos (mensaje revelado, emisor situado y destinatario concreto), ilu-
mina el valor teológico de este testimonio.34 En esta historia, la mujer 
migrante es simultáneamente destinataria y emisora de la experiencia 
de fe. Recibe el mensaje de una tradición religiosa, pero lo interpre-
ta desde su contexto de desarraigo, maternidad, trabajo y liderazgo, 
transmitiéndolo luego desde su vivencia pastoral. Ella no solo se adap-
ta a la teología recibida: la transforma. Así, la teología deviene circular, 
dialógica y profundamente humana. El lugar teológico ya no reside en 

34	 Cf. “Los tres ‘polos’ del método teológico”, Cuestiones Teológicas 49, núm. 111 
(2022): 1–16.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
139

el libro dogmático, sino en la cocina de su casa, el aula donde enseña, 
la parroquia donde coordina la catequesis. Su interpretación de Dios es 
inseparable de su historia concreta.

Pensar desde la frontera como acto de desobediencia 
epistémica

Mignolo aporta un marco teórico hermenéutico indispensable al 
introducir la categoría de “desobediencia epistémica”, la cual significa 
el rechazo a las jerarquías del saber que excluyen voces no occiden-
tales, no masculinas, no académicas.35 Esta mujer inmigrante encar-
na esa desobediencia. Aunque carece de título teológico, ha vivido y 
comunicado una fe más encarnada, sanadora y transformadora que 
muchos tratados sistemáticos. Su experiencia muestra cómo el pensa-
miento fronterizo no es un margen sin valor, sino un centro generador 
de nuevos sentidos. Su fe constituye también un acto político, una re-
sistencia contra sistemas que buscan invisibilizarla. Su teología, naci-
da en la incertidumbre migratoria, los silencios de la maternidad y el 
servicio pastoral, ejemplifica lo que Mignolo denomina “conocimiento 
subalterno” que desafía los cánones eurocéntricos de lo teológico.36

La fe como acción transformadora en la teología práctica

La teología práctica, como señalan Román-López-Dollinger, no es 
disciplina secundaria sino espacio donde la fe se pone en diálogo con 
la acción.37 Esta mujer ha vivido su espiritualidad no como refugio pa-
sivo, sino como motor de transformación. Su tránsito de madre joven 
y sola a líder comunitaria y agente pastoral constituye un recorrido 
profundamente teológico. La circularidad hermenéutica latinoameri-

35	 Cf. Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Ediciones del Signo, 
2010).

36	 Ibid., 112–14.
37	 Cf. “La educación teológica como instrumento de transformación social: Apun-

tes sobre el modelo educativo de la Universidad Bíblica Latinoamericana”, Teolo-
gía Práctica Latinoamericana 4, núm. 1 (2025): 101–40.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
140

cana permite leer esta historia en tres momentos: confrontación con 
la realidad (migración, soledad), reflexión desde la fe (encuentro con 
Dios en la vulnerabilidad) y transformación (liderazgo pastoral y co-
munitario).38 Aquí, el Evangelio no es un libro en el altar: es fuerza viva 
que impulsa a organizar, enseñar, consolar y acompañar.

El cuerpo femenino como lugar sagrado

Ivone Gebara, desde su mirada ecofeminista, ofrece una clave deci-
siva: lo divino se revela en lo corporal, lo afectivo, la conexión con la 
vida cotidiana.39 La historia de esta mujer inmigrante es ecofeminista 
en esencia, aunque no se nombre así. Su comprensión de Dios ha bro-
tado desde su cuerpo migrante, su útero que dio vida, su piel que ha 
sentido el frío de la distancia y el calor del amor comunitario. Para ella, 
Dios no es ente lejano, sino susurro que le dio fuerzas en noches difíci-
les, presencia en las sonrisas de sus hijos, inspiración para servir en su 
comunidad. La espiritualidad aquí no es decorativa: es profundamente 
relacional, encarnada y política. Es espiritualidad de tierra, de cuerpos 
y de resistencia.40

La producción simbólica de lo sagrado en la experiencia migrante 
femenina revela que lo divino no es estático ni exclusivo de institucio-
nes religiosas. Por el contrario, las mujeres inmigrantes resignifican lo 
sagrado desde su corporalidad, luchas y cotidianidad. La historia per-
sonal muestra cómo la fe, heredada de una abuela piadosa y fortalecida 
en contextos adversos, puede transformarse en lenguaje de resistencia, 
refugio y empoderamiento. En este sentido, la espiritualidad no solo 
acompaña el camino migrante, sino que también lo ilumina, resigni-

38	 Cf. Angel Eduardo Román-López Dollinger, “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El trinomio 
práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cristiana”, en Teología 
Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos teóricos, ed. Angel Eduar-
do Román-López Dollinger (SEBILA, 2022), 191–208.

39	 Cf. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento y la religión 
(Trotta, 2000).

40	 Cf. Ibid.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
141

fica y sostiene. En cada acto de amor, sacrificio y esperanza, se revela 
una nueva forma de lo divino: viva, femenina, migrante.

En este apartado, hemos intentado visibilizar cómo la experiencia 
de una mujer hispana inmigrante contiene en sí misma una propues-
ta teológica alternativa: encarnada, narrativa, decolonial y práctica. 
Su vida no es solo testimonio, sino también texto sagrado; no es solo 
historia personal, sino también lugar teológico. Al integrar su historia 
con las propuestas de De Mori, Mignolo, Gebara y la teología práctica 
latinoamericana, se confirma que las voces de mujeres como ella no 
deben escucharse desde la compasión, sino desde el reconocimiento. 
Estas mujeres están haciendo teología desde los márgenes. Están des-
colonizando la fe con sus cuerpos, palabras y con su caminar. Están 
mostrándonos un Dios distinto: cercano, sufriente, materno, comuni-
tario y profundamente humano.

Estrategias pastorales en clave de mujeres inmigrantes 
(actuar)

En el contexto actual de Estados Unidos, las mujeres hispanas inmi-
grantes constituyen uno de los sectores más vulnerabilizados por polí-
ticas migratorias restrictivas, estructuras raciales y de género, así como 
por representaciones estigmatizantes derivadas de símbolos e imagina-
rios religiosos. No obstante, lejos de asumir un papel pasivo, muchas 
de estas mujeres resignifican su fe desde los márgenes, transformando 
su espiritualidad en un espacio de agencia, sanación y resistencia. Lo 
divino, alejado de los centros de poder institucional, se manifiesta en 
sus cuerpos, narrativas y prácticas cotidianas. En esta tercera parte se 
analiza dicha resignificación a través de cinco dimensiones interrela-
cionadas, junto con sus correspondientes propuestas pastorales: espiri-
tualidad liberadora, interseccionalidad, sanación comunitaria, educa-
ción crítica de lo religioso y diálogo intercultural.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
142

Una espiritualidad liberadora desde los márgenes

Las mujeres hispanas inmigrantes desarrollan una espiritualidad 
situada en contextos de precariedad y lucha. Esta espiritualidad reco-
noce que lo divino se revela en situaciones concretas de sufrimiento y 
esperanza, y que toda experiencia religiosa auténtica implica un com-
promiso con la justicia. Ada María Isasi-Díaz, pionera de la “teología 
mujerista”, sostiene que “las mujeres latinas vivimos nuestra fe en la 
cotidianidad: en el trabajo doméstico, en la crianza, en las luchas mi-
gratorias”.41 La fe, por tanto, no elude el dolor, sino que lo transforma 
en camino hacia una vida plena. Esta teología mujerista no pretende 
hablar por las mujeres migrantes, sino crear condiciones para que ellas 
mismas narren a Dios desde su realidad concreta. La espiritualidad se 
convierte así en sustento para resistir la precariedad y en un espacio de 
creatividad teológica: reinterpretan la Biblia, cuestionan roles patriar-
cales y reconocen a Dios en su cuerpo, lengua y cultura. Esta perspec-
tiva teológica se fundamenta en los siguientes aspectos:

	- Crear espacios comunitarios donde las mujeres puedan compar-
tir sus experiencias y releer la fe desde sus propios símbolos, re-
latos y vivencias migratorias.

	- Reconocer sus prácticas devocionales como expresiones legíti-
mas de teología vivida.

Espiritualidades interseccionales: género, etnicidad y migración

La experiencia religiosa de las mujeres migrantes exige ser analizada 
interseccionalmente, ya que su identidad está atravesada por estructu-
ras de género, etnicidad, clase social, idioma y estatus migratorio. Esta 
complejidad les confiere una visión profundamente encarnada y plural 
de lo divino. La teóloga María Pilar Aquino afirma que “la espirituali-
dad de las mujeres migrantes es una fuente teológica legítima y nece-

41	 Cf. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first Century (Orbis Books, 
1996).



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
143

saria para descolonizar el cristianismo”.42 Sus prácticas de fe —desde 
el rezo del rosario en el autobús hasta las peregrinaciones comunita-
rias— constituyen espacios de construcción teológica desde el cuerpo, 
la memoria y la colectividad. La experiencia migrante lleva a muchas 
mujeres a replantear sus imágenes de Dios: ya no como juez, sino como 
madre, sanadora y compañera de camino. Asimismo, cuestionan es-
tructuras eclesiales que las subordinan y se abren a nuevas formas de 
liderazgo femenino y comunitario. Desde esta perspectiva teológica, la 
propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes aspectos:

	- Fomentar ministerios pastorales liderados por mujeres inmi-
grantes, con enfoque de género, lengua y cultura.

	- Desarrollar formaciones bíblicas y teológicas en español desde 
una perspectiva crítica e inclusiva.

Sanación, comunidad y justicia: resignificar lo divino en 
contextos de violencia

El proceso migratorio genera múltiples formas de trauma: separa-
ción familiar, violencia doméstica, explotación laboral y miedo cons-
tante a la deportación. En este contexto, la espiritualidad ofrece ca-
minos de sanación colectiva. El concepto de sanación aquí trasciende 
lo emocional o espiritual para incluir dimensiones éticas y sociales: 
justicia, acompañamiento y empoderamiento. Elsa Tamez destaca que 
“la fe cristiana no puede ser auténtica si no se convierte en espacio para 
la reparación del daño”.43 Las mujeres resignifican a Dios como com-
pañía en el dolor, fuente de sanación y resiliencia. Las comunidades 
de fe, cuando son inclusivas, se convierten en redes de contención y 
transformación. En consecuencia, la pastoral debe articular sanación 
emocional, defensa de derechos y empoderamiento. En esta perspec-
tiva teológica, la propuesta pastoral se fundamenta en los siguientes 
aspectos:

42	 Cf. María Pilar Aquino y Elsa Tamez, eds., Teología feminista latinoamericana, 
Pluriminor (Ediciones Abya-Yala, 1998).

43	 Cf. Ibid.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
144

	- Crear redes de acompañamiento para mujeres víctimas de vio-
lencia o trauma migratorio, integrando espiritualidad, apoyo le-
gal y psicológico.

	- Celebrar liturgias sanadoras con testimonios, símbolos y lengua-
jes que conecten con su experiencia.

Educación crítica de lo religioso: liberación frente al 
patriarcado espiritual

Numerosos discursos religiosos tradicionales han justificado la 
subordinación femenina mediante consignas como “la mujer debe ca-
llar”, “Dios castiga al desobediente” o “el sufrimiento purifica”. Frente 
a esto, las mujeres migrantes cuestionan esos imaginarios, reinterpre-
tando las Escrituras y resignificando sus experiencias espirituales. Una 
pedagogía crítica aplicada al ámbito religioso permite deconstruir es-
tos discursos y reconstruir una fe liberadora. Gebara señala que “una 
fe que no piensa, que no cuestiona, puede ser una forma de violencia 
simbólica”.44 Promover una formación bíblica y teológica desde una 
perspectiva feminista y culturalmente contextualizada se convierte en 
una estrategia pastoral clave. La resignificación de lo divino incluye 
revisar el papel de María —no solo como figura obediente, sino como 
mujer fuerte y profética—, redescubrir a las mujeres bíblicas que lide-
raron y resistieron, y comprender a Dios como quien se revela en lo 
pequeño y marginado.

Según esta perspectiva teológica, la propuesta pastoral se funda-
menta en los siguientes aspectos:

	- Desarrollar espacios educativos que cuestionen el uso patriarcal 
de la Biblia.

	- Promover una catequesis contextual que forme conciencia críti-
ca desde la experiencia migrante y femenina.

44	 Cf. Intuiciones ecofeministas.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
145

Lo divino en el diálogo: interculturalidad e interreligiosidad 
como horizonte

Las mujeres inmigrantes habitan y laboran en entornos multicul-
turales, compartiendo espacios con personas afroamericanas, musul-
manas, indígenas, entre otras. Esta convivencia, aunque susceptible 
de tensiones, ofrece una oportunidad para el diálogo y el aprendizaje 
mutuo. El Papa Francisco, en Fratelli Tutti, afirma que la verdadera 
identidad no teme al encuentro de la otra cultura o religión. El diálogo 
no debilita la fe, sino la purifica y fortalece.45 Las mujeres inmigrantes, 
situadas en los márgenes, ocupan una posición privilegiada para tejer 
redes de cuidado y espiritualidad intercultural. En este encuentro, lo 
divino se manifiesta no como verdad impuesta, sino como presencia 
compartida. En una cultura hostil, el diálogo deviene en un acto de 
resistencia y construcción de la paz. En este contexto, las mujeres in-
migrantes hispanas en los Estados Unidos están en una posición pri-
vilegiada para tejer redes interculturales e interreligiosas, desde una 
espiritualidad práctica, abierta y solidaria.

Para esta perspectiva teológica, la propuesta pastoral se fundamenta 
en los siguientes aspectos:

	- Fomentar encuentros ecuménicos e interreligiosos entre muje-
res de distintas culturas para compartir espiritualidades, luchas 
y saberes.

	- Visibilizar estas experiencias como formas válidas de fe, no como 
amenazas a la “ortodoxia”.

En una cultura hostil que pretende silenciarlas, las mujeres hispa-
nas inmigrantes en los Estados Unidos realizan un acto radical: recla-
man a Dios como propio. No como propiedad institucional, sino como 
presencia viva en sus cuerpos, cocinas, caminatas, oraciones y luchas. 
Desde los márgenes, ellas están creando una teología encarnada, libe-
radora y profundamente transformadora.

45	 Cf. Papa Francisco, Carta encíclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amis-
tad social (Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020).



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
146

Conclusión

La espiritualidad de las mujeres hispanas inmigrantes en Estados 
Unidos constituye una teología viva, situada y profundamente trans-
formadora. A través de sus historias, este ensayo ha mostrado cómo lo 
divino se revela no desde los altares institucionales, sino desde la coti-
dianidad, las jornadas laborales, las lágrimas migratorias y los cantos 
compartidos. En medio del sufrimiento estructural, estas mujeres no 
solo sobreviven, sino que reconfiguran el rostro de Dios desde su iden-
tidad, sus luchas y sus comunidades. Frente a imaginarios religiosos 
patriarcales y discursos hegemónicos que han intentado silenciarlas, 
ellas elevan una espiritualidad que no calla, que cuestiona, que abraza. 
Esta teología desde los márgenes no solo ilumina la experiencia mi-
grante, sino que interpela profundamente a las iglesias, a la sociedad y 
a la academia a escuchar con humildad y a transformar sus prácticas 
desde una fe que libera. Reconocer estas voces como fuente legítima 
de conocimiento y espiritualidad no es solo un acto de justicia, sino 
una manera radical de reencontrarnos con lo sagrado en su forma más 
humana y encarnada. 

Las mujeres hispanas inmigrantes en Estados Unidos están creando 
nuevas formas de nombrar, vivir y experimentar lo divino que desafían 
los paradigmas teológicos tradicionales. Desde los márgenes, resignifi-
can su fe a partir de su cuerpo, su idioma, su historia y sus luchas coti-
dianas. Estas espiritualidades no solo son válidas, sino profundamente 
transformadoras para la teología, la Iglesia y la sociedad contemporá-
nea. En un mundo que las despoja de derechos y reconocimiento, ellas 
recrean a Dios como compañera de camino, madre protectora y her-
mana de lucha. Su experiencia no debe ser meramente añadida como 
apéndice al discurso teológico dominante, sino reconocida como cen-
tro desde el cual repensar la fe cristiana en el siglo XXI.

La contribución de estas mujeres trasciende lo testimonial para 
convertirse en fundamento epistemológico de una hermenéutica teo-
lógica alternativa. Sus prácticas espirituales —desde el rezo en el espa-
cio doméstico hasta la organización comunitaria— constituyen actos 



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
147

decoloniales que subvierten las jerarquías del saber religioso. Al hacer 
teología con sus manos, con sus pies migrantes y con sus cuerpos que 
resisten, nos revelan que lo sagrado habita especialmente en los espa-
cios de dolor y esperanza donde la vida se defiende con tenacidad.

La espiritualidad que emerge de estas experiencias marginadas nos 
convoca a un replanteamiento radical de lo que entendemos por her-
menéutica, teología, pastoral y praxis eclesial. Lejos de ser receptoras 
pasivas de doctrinas, estas mujeres son teólogas en acción, constructo-
ras de comunidades resilientes y testigas de un Dios que camina junto 
a las personas excluidas. Su legado espiritual desafía a las instituciones 
religiosas a convertirse en espacios de genuina hospitalidad donde to-
das las voces encuentren eco y donde la fe se ejerza como una práctica 
constante de liberación integral.

Bibliografía
Acceso Latino. “Derechos de las mujeres inmigrantes en Estados Unidos”. 

Acceso Latino - Fundación Carlos Slim, el 24 de octubre de 2023. ht-
tps://accesolatino.org/derecho/derechos-de-las-mujeres-inmigran-
tes-en-estados-unidos/.

Aquino, María Pilar, y Elsa Tamez, eds. Teología feminista latinoamericana. 
Pluriminor. Ediciones Abya-Yala, 1998.

Baltodano, Mireya. “Creencias cómplices”. En Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa García. SEBILA, 2009.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

De Mori, Geraldo Luiz. “Los tres ‘polos’ del método teológico”. Cuestiones 
Teológicas 49, núm. 111 (2022): 1–16. https://revistas.upb.edu.co/in-
dex.php/cuestiones/article/view/7754/6886.

García Piedras, Myriam. “El símbolo como camino de transformación en la 
hermenéutica analógica”.  En-claves del pensamiento 9, núm. 17 (2015): 
135–55. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5158319.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
148

Gebara, Ivone. Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento 
y la religión. Trotta, 2000.

Isasi-Díaz, Ada María. Mujerista Theology: A Theology for the Twenty-first 
Century. Orbis Books, 1996.

Latino Observatory. “Las mujeres latinas enfrentan presiones culturales 
y de género en EE.UU., según investigación”. Latino Observatory, el 
20 de mayo de 2024. https://latinoobservatory.org/noticia.php?lan-
g=es&ID=823.

Lugones, María. “Hacia un feminismo descolonial”. La Manzana de la Dis-
cordia, Artículo original en Hypatia vol 25, Núm 4, 2010, vol. 6, núm. 
2 (2011): 105–17. https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.
v6i2.1504.

Mafla Téran, Nelson. “Función de la religión en la vida de las personas según 
la psicología de la religión”. Theologica Xaveriana 63, núm. 176 (2014). 
https://doi.org/10.11144/Javeriana.tx63-176.frvp.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.

Mignolo, Walter. Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern 
Knowledges, and Border Thinking. Princeton University Press, 2000.

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Noe-Bustamante, Luis. “Latinos Worry More than Other U.S. Adults about 
Deportations”. Pew Research Center, el 30 de abril de 2025. https://
www.pewresearch.org/short-reads/2025/04/30/latinos-worry-more-
than-other-us-adults-about-deportations/.



Nidia Fuentes Menjivar

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
149

Noe-Bustamante, Luis, Sahana Mukherjee, y Mens Manuel Krogstad. “A Ma-
jority of Latinas Feel Pressure to Support Their Families or to Succeed 
at Work. Expectations to Excel at Work and to Do Housework, Be 
Beautiful and Start a Family Are Top Pressures”. Pew Research Center, 
el 14 de mayo de 2024. https://www.pewresearch.org/race-and-ethni-
city/2024/05/14/a-majority-of-latinas-feel-pressure-to-support-their-
families-or-to-succeed-at-work/.

Papa Francisco. Carta encíclica Fratelli Tutti. Sobre la fraternidad y la amistad 
social. Biblioteca Virtual del Vaticano, 2020. vatican.va/content/fran-
cesco/es/encyclicals.index.html.

Rivera Cuasicanqui, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas 
y discursos descolonizadores. Tinta Limón, 2010.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “El método de la teología práctica 
en la formación teológica superior de Latinoamérica y El Caribe. El 
trinomio práctica-teoría-acción como hilo conductor de la praxis cris-
tiana”. En Teología Práctica Latinoamericana y Caribeña. Fundamentos 
teóricos, editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger. SEBILA, 
2022.

Román-López-Dollinger, Angel-Eduardo. “La educación teológica como ins-
trumento de transformación social: Apuntes sobre el modelo educati-
vo de la Universidad Bíblica Latinoamericana”. Teología Práctica Lati-
noamericana 4, núm. 1 (2025): 101–40. https://revistas.ubl.ac.cr/index.
php/tpl/article/view/744.

Rosales Arce, Sharo. “La teología de la prosperidad y su impacto en la vida y 
espiritualidad de las personas”. Vida y Pensamiento 39, núm. 2 (2019): 
79–107. https://revistas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/72.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religión: Sos-
pechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda García. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”.  Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

Solares Altamirano, Blanca. “Gilbert Durand, imagen y símbolo o hacia un 
nuevo espíritu antropológico”. Revista mexicana de ciencias políticas 
y sociales, núm. 211 (2011): 13–26. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=3688612.



Lo divino desde el margen

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 107-150 – Enero/Junio 2026
150

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios hu-
manísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.

Tucker, Jasmine, y Sarah Javaid. “Women Gain 83% of Jobs While 170,000 
Women Leave Labor Force in June”. National Women’s Law Center, el 
8 de julio de 2022. https://nwlc.org/resource/women-gain-83-of-jobs-
while-170000-women-leave-labor-force-in-june/.

US Census Bureau. “Nuevas estimaciones resaltan las diferencias de creci-
miento entre las poblaciones hispana y no hispana de los Estados Uni-
dos”. Información Estadística. Government. Census.gov, el 27 de junio 
de 2024. https://www.census.gov/newsroom/press-releases/2024/po-
pulation-estimates-characteristics/population-estimates-characteris-
tics-spanish.html.

Zegarra, Gonzalo, y Krecyté Villarreal. “Ser mujer e inmigrante en la fuerza 
laboral de EE.UU. se ha convertido en un doble riesgo”. Noticias de 
Estados Unidos. CNN, el 1 de julio de 2025. https://cnnespanol.cnn.
com/2025/07/01/eeuu/mujer-inmigrante-trabajo-riesgo-orix.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026

LA MUJER COMO SUJETO HERMENÉUTICO Y TEOLÓGICO

Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 
colonial y patriarcal

Juan Pablo Vega Carvajal*
juanpa0783@gmail.com 

WOMAN AS A HERMENEUTICAL AND THEOLOGICAL SUBJECT

Towards a pastoral practice that transcends the colonial and 
patriarchal imaginary

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Costarricense. Maestría en Psicopedagogía. Licenciatura en Ciencias de la Educación 
con énfasis en Orientación. Diplomado en Logoterapia. Actualmente está estudiando 
una Maestría en Estudios Socio-religiosos, géneros y diversidades en el programa de 
posgrado realizado conjuntamente por la Universidad Nacional Costa Rica (UNA) y 
la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico
Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 

colonial y patriarcal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
151

Juan Pablo Vega Carvajal

Resumen

En este artículo se exponen una serie de sentires y pensares, que buscan vi-
sibilizar la anulación histórica realizada por el cristianismo patriarcal, hacia 
la mujer, con el fin de reconfigurar su presencia como sujeto teológico en la 
praxis cristiana. Para ello, se intenta describir la íntima relación entre las epis-
temologías coloniales y los imaginarios religiosos patriarcales que promue-
ven las desigualdades de género y que violentan a las mujeres, impidiéndoles 
acceder a los espacios religiosos de poder, los cuales han sido acaparados 
por los hombres. Las reflexiones que se plantean durante el desarrollo de los 
contenidos del artículo, permiten realizar, a manera de propuesta, una serie 
de orientaciones metodológicas para construir una teología con equidad de 
género, la cual conduzca, a la vez, al compromiso solidario con una práctica 
pastoral que involucre equitativa y activamente a las mujeres.

Palabras clave: equidad de género, hermenéutica liberadora, sujeto teológico, 
práctica pastoral, cosmovisión patriarcal.



Woman as a hermeneutical and theological subject
Towards a pastoral practice that transcends the colonial 

and patriarchal imaginary

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
152

Juan Pablo Vega Carvajal

Summary

This article presents a series of feelings and thoughts that seek to make vis-
ible the historical erasure of women by patriarchal Christianity, in order to 
reconfigure their presence as theological subjects in Christian praxis. To this 
end, it attempts to describe the intimate relationship between colonial episte-
mologies and patriarchal religious imaginaries that promote gender inequal-
ities and violate women, preventing them from accessing religious spaces 
of power, which have been monopolized by men. The reflections presented 
throughout the article allow us to propose a series of methodological guide-
lines for constructing a theology with gender equity, which, in turn, leads 
to a solidary commitment to a pastoral practice that equitably and actively 
involves women.

Keywords: gender equity, liberating hermeneutics, theological subject, pasto-
ral practice, patriarchal worldview.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
153

La mujer como sujeto hermenéutico y teológico
Hacia una práctica pastoral que trascienda el imaginario 

colonial y patriarcal

Juan Pablo Vega Carvajal

El presente artículo constituye una aproximación inicial a la cons-
trucción de una hermenéutica teológica feminista y liberadora, 
que no solo reconozca a las mujeres como sujetos teológicos, 

sino que promueva la reflexión crítica sobre la implementación de 
prácticas pastorales que trasciendan el imaginario colonial y patriarcal 
del cristianismo tradicional.

Resulta evidente que, a lo largo de la historia del cristianismo y 
hasta la actualidad, las mujeres han sido sistemáticamente relegadas 
a un plano secundario en la interpretación de los textos bíblicos y en 
la producción teológica. Diversas corrientes teológicas conservado-
ras sostienen que solo los hombres pueden representar a la divinidad, 
fundamentando así la exclusión sistemática de las mujeres al liderazgo 
religioso o al diálogo directo con lo sagrado. Esta marginación se ma-
nifiesta en el escaso reconocimiento del patriarcado al aporte que las 
mujeres han hecho al cristianismo durante toda la historia, así como 
en las limitadas oportunidades de participación en espacios de poder 
religioso, sobre todo, cuando se trata de espacios donde inclusive se 
toman decisiones sobre las formas de trabajo pastoral con mujeres. De 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
154

esta forma, se configura una visión religiosa colonial y patriarcal que 
perpetúa la inequidad de género como mecanismo de preservación del 
poder religioso:

En este universo mítico de las iglesias, hombres y mujeres han 
creído que los hombres son delegados de Dios por ser Cabeza o 
haber sido formados primero en Adán (esto según el imaginario 
equivale a jerarquía) y, por tanto, los varones recibieron la auto-
ridad de parte de Dios para mandar a las mujeres como padres, 
esposos o hijos que son, bajo el principio doctrinal de la guianza 
masculina instituida por Dios.1

Esta estructura religiosa del cristianismo genera múltiples manifes-
taciones de violencia: física, emocional, sexual, patrimonial y simbó-
lica. Asimismo, estas formas de violencia se ven reforzadas y legitima-
das mediante hermenéuticas que promueven lecturas tradicionales y 
descontextualizadas de textos bíblicos, las cuales justifican la subor-
dinación religiosa, social y cultural de las mujeres. De esta forma, el 
cristianismo patriarcal-colonial, se confabula con diferentes intereses 
políticos y económicos orientados a mantener el control social y re-
producirlo a través de las relaciones de género inequitativas e injustas.

Frente a este panorama religioso poco halagador para las mujeres, 
se torna fundamental implementar procesos de aprendizaje que po-
tencien lecturas no-patriarcales y descolonizadoras de la Biblia, con el 
objetivo de favorecer hermenéuticas teológicas feministas liberadoras. 
La propuesta hermenéutica aquí esbozada busca trascender los siste-
mas tradicionales de producción de conocimiento teológico median-
te aproximaciones no reduccionistas que incorporan el conocimiento 
simbólico como componente válido en la interpretación de la realidad, 
la cual construyen conjuntamente hombres y mujeres.

En consecuencia, lo que se espera es contribuir a superan las epis-
temologías patriarcales, cientificistas y positivistas tradicionales, per-
mitiendo abordar cuestiones existenciales en el ámbito teológico de 

1	 Sharo Rosales, “Imaginarios religiosos y género”, en Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBI-
LA, 2009), 266.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
155

las relaciones de género. El objetivo es abrir la posibilidad de generar 
conocimiento desde perspectivas hermenéuticas integrales, las cuales 
estén en la capacidad de abordar eficazmente la complejidad de las re-
laciones de género en el contexto religioso latinoamericano, particu-
larmente en lo concerniente al rol de las mujeres en las comunidades 
de fe, tanto en su capacidad y derecho de acceder a espacios eclesiales 
de poder, como para predicar la palabra de Dios y elaborar conoci-
miento teológico desde sus propias experiencias de género.

En este documento se hace una reflexión sobre el pensamiento co-
lonial y los imaginarios patriarcales que sustentan lecturas masculini-
zantes de pasajes bíblicos como los de Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-
35, los cuales han sido generadores de prácticas de género inequitativas 
e injustas y que, por ello, requieren abordarlos desde un enfoque deco-
lonial. Asimismo, se examinan las creencias irracionales asociadas a lo 
religioso y lo femenino que obstaculizan el reconocimiento de las mu-
jeres como sujetos teológicos con capacidad exegética. Estas creencias 
se contrastan con diferentes enfoques y metodologías hermenéuticas, 
con el fin de generar nuevos aprendizajes sobre las mujeres como suje-
tos teológicos con la capacidad de interpretar y comunicar el mensaje 
cristiano, lo cual puede contribuir, en alguna medida, a eliminar creen-
cias y acciones colonizadoras que perpetúan la desigualdad de género 
en los contextos cristianos de América Latina.

Pensamiento colonial en la lectura patriarcal de la Biblia

Tanto las epistemologías como la producción de pensamiento colo-
nial, se pueden comprender como un sistema de creencias racionali-
zadas (e incluso legitimadas por la ciencia tradicional) que privilegian 
una cosmovisión androcéntrica, eurocéntrica y estadounidense sobre 
otras formas de conocimientos y saberes, con el fin de imponer uno 
solo modelo de vivir y comprender la realidad. Este tipo de enfoques 
se han configurado y consolidado sobre la base de lo que Anibal Qui-
jano denomina “la colonialidad del poder”, la cual hace referencia a 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
156

una matriz que estructura la organización social, política, cultural y 
económica del mundo, y que normaliza y favorece exclusivamente la 
visión masculina.2

En consecuencia, sobre esa colonialidad del poder se desarrollan 
estructuras sociales cuya “gran comisión” parece ser la conquista y la 
apropiación de los poderes políticos, económicos y espirituales, ofre-
ciendo a cambio la obtención de la salvación eterna y las bendiciones 
divinas.3 Esta estructura social que se confabula con las estructuras 
eclesiales, emplea mensajes religiosos y de diversa índole para ejercer 
control y dominio sobre las mujeres, sobre otras masculinidades y so-
bre otras culturas, las cuales son consideradas como no normativas, 
articulando así un discurso colonizador que, por definición, anula –o 
por lo menos excluye– la otredad.

Esta situación nos conduce a plantearnos la siguiente pregunta: 
¿Qué más le falta a este sistema por conquistar y dominar? Es obvio 
que los sistemas que se construyen sobre la base del dominio y la opre-
sión, nunca están satisfechos y cada vez quieren más poder. En ese 
sentido, estas estructuras capitalistas neoliberales y patriarcales, uti-
lizan el paradigma de la conquista como su instrumento ideológico 
para imponerse, ya que este paradigma convierte todo, inclusive las 
personas, en objeto de dominación. Históricamente, este modelo evi-
dencia un deseo insaciable de poder, ejemplificado en arquetipos como 
Carlomagno, Napoleón Bonaparte, el Emperador César, Hitler y Cris-
tóbal Colón. La constante en estos referentes es el deseo de conquista 
y dominio, así como la hegemonía de la figura masculina, reflejando 
claramente una cosmovisión androcéntrica y colonizadora.

A partir de estas matrices coloniales se produce una forma de do-
minio sobre las personas, la cual se puede denominar la colonialidad 
del ser. En la antropología teológica, esto se traduce en la construcción 
2	 Cf. Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, 

en La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-
noamericanas, ed. Edgardo Lander (CLACSO, 2000).

3	 Cf. Leonardo Boff, Etica planetaria. Para un consenso mínimo entre los humanos 
(Dabar, 2004).



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
157

de imaginarios sociales y religiosos sobre el significado de ser hombre, 
mujer u otras otredades. Estos imaginarios operan como marcadores 
de diferenciación que perpetúan la superioridad de ciertos sujetos so-
bre otros. Por lo tanto, el conocimiento científico –y en nuestro caso 
el conocimiento teológico patriarcal– se erige como el fundamento 
crucial para establecer un modelo socio-religioso de conquista y do-
minación, el cual recurre a la violencia epistémica y física para destruir 
o subyugar todo aquello que se resista a la homogeneización. En todo 
caso, el pensamiento colonial se sustenta en la racionalidad de la cien-
cia, la cual ha sido en gran medida promotora de acciones de conquista 
y dominación sobre todo lo que representa lo femenino. Además, ha 
negado la validez de otras cosmovisiones, como las de los pueblos ori-
ginarios de América Latina y el Caribe, las cuales son necesarias para 
una comprensión plural de la vida y para la construcción del ser. 

En este contexto, el texto sagrado es frecuentemente utilizado como 
instrumento para la colonización y la dominación de las otredades, 
particularmente de las mujeres. Esto se articula a través de una teología 
colonizadora que construye un conjunto de imaginarios sociales de ín-
dole religiosa cuyo objetivo es justificar el poder hegemónico de unos 
pocos hombres sobre lo femenino y sobre otro tipo de masculinidades 
que interpelan la masculinidad hegemónica. Un ejemplo paradigmá-
tico de esta teología colonizadora en ciertos contextos eclesiales, es la 
negación a las mujeres del derecho que tienen al ejercicio pleno de la 
predicación y el liderazgo pastoral. Negación que a menudo es justifi-
cada por una lectura de versículos bíblicos que es literalista y descon-
textualizados. Este imaginario religioso consagra únicamente la mas-
culinidad como sujeto teológico legítimo.

La hermenéutica teológica colonizadora ha consolidado en el cris-
tianismo perspectivas patriarcales, eurocéntricas y positivistas, lo cual 
ha generado un doble problema teológico de tipo estructural: por un 
lado, la anulación sistemática de la mujer como sujeto teológico e his-
tórico, y, por otro lado, la configuración del hombre cristiano como 
agente de dominación y conquista. Por esa razón, es común que algu-



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
151

nas corrientes feministas afirmen que la mujer y las religiones man-
tienen una relación conflictiva.4 Esto ocurre, sobre todo, debido a la 
sistemática negación del acceso a espacios públicos y comunitarios que 
implican el ejercicio de responsabilidades sociales.

Otro elemento religioso colonial es la exclusión sistemática de las 
mujeres de la narrativa histórica cristiana, fundamentada en la premisa 
de que solo los hombres pueden ser representantes de la divinidad, res-
tringiendo el acceso de las mujeres a la esfera de lo sagrado. Es notorio 
el escaso reconocimiento del trabajo realizado por mujeres en la cons-
trucción del cristianismo primitivo, donde figuran principalmente los 
“padres de la iglesia” como únicos fundadores y representantes idóneos 
de las comunidades religiosas cristianas. Esta narrativa ha moldeado 
una eclesiología organizada en torno a la estructura patriarcal, donde 
la mujer ha enfrentado y sigue enfrentando barreras significativas para 
acceder a espacios de poder y participación religiosa.5

En consecuencia, las mujeres son víctimas de hermenéuticas bíbli-
cas que avalan diversas formas de violencia de género, como las de tipo 
físico, emocional, sexual, patrimonial y simbólica. Este fenómeno se 
refuerza mediante la lectura patriarcal y descontextualizada de ciertos 
pasajes bíblicos, lo cual justifica la violencia ejercida. Tal como se ha 
señalado, esto resulta en la negación de la mujer como sujeto teoló-
gico, y promueve la visión del hombre como depositario y ostentador 
del poder divino. Según Juan José Tamayo-Acosta, esta hermenéutica 
teológica colonial y patriarcal se fundamente en el siguiente razona-
miento: “Si Dios es varón, el varón es Dios”.6 Así, los varones se sienten 
legitimados divinamente para imponer su voluntad a las mujeres.

Esta dinámica altera las relaciones sociales, las cuales pasan a funda-
mentarse y sostenerse en el poder masculino hegemónico, reduciendo 
la exégesis bíblica y la producción intelectual a la perspectiva andro-
4	 Cf. Diana Rocco Tedesco, “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”, Theo-

logica Xaveriana, núm. 173 (mayo de 2012): 169–98.
5	 Cf. Juan José Tamayo-Acosta, Otra teología es posible. Pluralismo religioso, inter-

culturalidad y feminismo (Herder, 2011).
6	 Ibid., 214.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
152

céntrica, de donde emerge una historia sesgada. A la mujer, al ser des-
pojada de su estatus de sujeto teológico, se le restringe la participación 
mediante la articulación de un imaginario social ajeno a la intención 
original de las Escrituras. En última instancia, se le niega el acceso al 
poder religioso, sustentado en interpretaciones masculinas que la ins-
titución eclesiástica acomoda a sus propios intereses de dominio.

En contextos eclesiales, las mujeres tienen muchas limitaciones 
para acceder a espacios de estudio bíblico o para realizar aportes al 
pensamiento teológico, ya que el sistema religioso las relega al ámbi-
to privado, por esa razón, cuando pueden participar en esos espacios 
generalmente es bajo la supervisión de los hombres. Por el contrario, 
es común que en esos mismos espacios los hombres mantengan un 
acceso exclusivo y que tengan la potestad de representar a Dios. Esta 
exclusión de las mujeres es todavía más visible y sistemática, cuando se 
emplean argumentos teológicos que parten de la idea que las mujeres 
son culpables del pecado original y, en consecuencia, también culpa-
bles de la caída de la humanidad respecto de la gracia divina. Todos 
estos elementos de control y opresión de género en las estructuras reli-
giosas, culturales y sociales, han contribuido históricamente a negar o 
limitar el acceso justo y equitativo de las mujeres al liderazgo religioso 
y a la producción de pensamiento científico.

De forma, el pensamiento colonial inherente a la cosmovisión cris-
tiana occidental se encuentra profundamente intelectualizado y per-
meado por el paradigma racionalista. Este modelo de cristianismo 
occidental, al enfocarse excesivamente en la razón, parece tener un im-
pacto limitado en la dimensión afectiva y ética de las personas, lo que 
inhibe transformaciones significativas en las formas de convivencia. Al 
respecto, Ilia Delio plantea lo siguiente: 

Esta cristología occidental intelectualizada… es sencillamente 
una teología estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazón y la mente del cristiano, o sea, 
el tipo de cambios que conducen a una expresión más visible de 
Cristo.7

7	 Cristo en evolución, trad. Renán Peña del Prado (Sal Terrae, 2014), 20.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
153

Esta cristología intelectualizada promueve constantemente una 
concepción de Jesucristo en la hermenéutica bíblica que es colonial, 
hegemónica y objetivista, marcada por la óptica europeo-occidental. 
Este Cristo blanco, representante también de un Dios blanco occiden-
tal, se ha instrumentalizado para conquistar el mundo, configurando 
así un cristianismo patriarcal y colonial. Rosales hace una descripción 
muy atinada de este imaginario masculinizante de Dios:

Dios es citado como “el hombre” o “el hombre de arriba”; esta es 
una expresión masculina que se refiera a Dios con respeto, pero 
como de “tú a tú”. Como macho que es, es bravo, posesivo, dis-
tante, lejano, castigador, vengativo y con autoridad lineal. O sea, 
que el hombre está en lo correcto cuando se comporta siguiendo 
el ejemplo del Dios social.8

Como contraste a estos enfoques, se han desarrollado algunas her-
menéuticas alternativas que, desde una perspectiva de género, inter-
pretan la praxis de Jesús como un modelo religioso donde sobresalen 
los valores femeninos y el conocimiento popular como posibilidades 
reales y eficaces para transformar el mundo, ofreciendo de esa forma 
una alternativa al pensamiento teológico patriarcal-colonial.

Sobre este punto, Silvia Rivera Cusicanqui plantea la necesidad de 
realizar relecturas de los procesos coloniales y poscoloniales desde la 
perspectiva de los sujetos oprimidos.9 De esta manera, se logra tras-
cender el enfoque tradicional academicista. Asimismo, estas relecturas 
permiten evidenciar cómo los procesos de colonización persisten en 
el tiempo, adoptando nuevas formas, las cuales pueden denominarse 
neocoloniales. En efecto, mientras el colonialismo utilizó la religión 
para sentar las bases de las relaciones de género dicotómicas y jerárqui-
cas en los territorios colonizados, el neocolonialismo –siempre con el 
apoyo de la religión– se ha encargado de mantener, reproducir y justi-
ficar esas relaciones injustas que afectan sobre todo a las mujeres y cul-
turas de los pueblos colonizados. Por consiguiente, el sistema colonial 
religioso construye una teología con un imaginario divino centrado en 

8	 “Imaginarios religiosos y género”, 268.
9	 Cf. Violencias (re) encubiertas en Bolivia (La Mirada Salvaje, 2010).



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
154

atributos masculinos de dominio y coerción. Se trata sobre todo de un 
dios varón, guerrero, protector, juez o caprichoso.10

En resumen, el pensamiento colonial en la hermenéutica bíblica tie-
ne como resultado epistemologías religiosas diseñadas para validar la 
autoridad masculina y el poder del hombre fuerte y racional sobre las 
mujeres y sobre otros hombres que son considerados débiles, diferen-
tes o inferiores. En el caso de las mujeres, es común que esta herme-
néutica patriarcal-colonial las deje subordinadas a los hombres a partir 
de interpretaciones que establecen al hombre como su “cabeza” de la 
familia o de la comunidad de fe; por esa razón, se les impone la obli-
gación de “aprender en silencio” y “preguntar en privado”. Así, la colo-
nialidad religiosa es una realidad actual y multifacética. En el presente, 
esto se manifiesta en la rígida división de roles de género dentro de las 
comunidades de fe, donde las mujeres están confinadas al ámbito de lo 
privado y al servicio, mientras los hombres mantienen el monopolio 
de la autoridad. Es evidente, por tanto, la íntima articulación entre las 
epistemologías coloniales y la religión patriarcal, dos estructuras que 
se retroalimentan para perpetuar el poder masculino, tanto colonial 
como eclesiástico. En el siguiente apartado, se explorarán algunos ima-
ginarios y creencias que sustentan esta perspectiva.

Imaginarios y creencias religiosas patriarcales-coloniales

Los imaginarios sociales y los sistemas de creencias religiosas con 
sesgo de género y matriz colonial son construcciones hegemónicas que 
operan como cosmovisiones incuestionables, condicionando las per-
cepciones sobre el mundo, las relaciones entre personas y dictando un 
statu quo donde cada individuo debe cumplir los roles asignados a su 
género. Las instituciones religiosas no solo se sostienen en estos imagi-
narios, sino que activamente los mantienen y promueven.11

10	 Cf. Roy May, “Religión y teología”, en Género y religión: Sospechas y aportes para 
la reflexión, ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009).

11	 Cf. Rosales, “Imaginarios religiosos y género”.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
155

Manipulación del mensaje bíblico y falsificación de la realidad

Históricamente, los sistemas religiosos han manipulado sistemáti-
camente los mensajes sagrados para falisificar la realidad. Un ejemplo 
de ello es el cuestionamiento profético que Jesús dirigió a los maestros 
de la Ley, al confrontarlos con su sistema patriarcal al defender a la 
mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11), Jesús no solo generó resis-
tencia, sino que expuso las incongruencias éticas del sistema hegemó-
nico al establecer el principio de la pecaminosidad universal: “El que 
de vosotros esté sin pecado sea el primero en arrojar la piedra contra 
ella” (Jn 1,7). Este acto constituye una propuesta contundente para una 
praxis liberadora que resiste la imposición de una moralidad patriarcal 
que condena selectivamente a las mujeres.

Asimismo, lo anterior nos permite afirmar que es imperativo cues-
tionar las diversas creencias religiosas con herencia colonial y patriar-
cal que se transmiten en las sociedades actuales. Estas creencias son 
generadoras de múltiples desigualdades, entre ellas las de género, las 
cuales emergen a partir de percepciones con diversos sesgos de género 
sobre la experiencia humana. En ese sentido Mireya Baltodano hace la 
siguiente advertencia: “La experiencia humana puede estar permeada 
por mucha falsificación de la realidad, a través de imaginarios que solo 
son posibles sostener a lo largo de los años con verdades a medias y 
revestimiento religioso”.12 Es así como los aprendizajes teológicos se 
convierten en el fundamento para establecer y perpetuar mitos, este-
reotipos y prejuicios colonizadores y machistas. Esta matriz de control 
se manifiesta de forma concreta al justificar la violencia estructural ha-
cia la mujer, particularmente a través de la regulación y el control de su 
corporalidad y autonomía.

12	 “Creencias cómplices”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, 
ed. Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 161.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
156

La corporalidad femenina como territorio de control

La teología patriarcal-colonial opera bajo la premisa de que el cuer-
po de las mujeres es un territorio a conquistar y patrimonio del varón 
o de la institución religiosa. Esta privación de la autonomía corporal 
se expresa en diversas prohibiciones y mandatos que buscan limitar la 
capacidad de decisión de las mujeres sobre su propia existencia. Entre 
las manifestaciones más evidentes de este control se encuentran:

	- Negación de la autonomía corporal y sexual: La mujer es despo-
jada de la potestad sobre su propio cuerpo, quedando este bajo 
el control de figuras de autoridad masculina como confesores, 
directores espirituales o esposos. Su sexualidad debe ejercerse 
exclusivamente dentro de los límites impuestos por la religión 
(matrimonio, heterosexualidad), condenando y prohibiendo 
expresamente las prácticas sexuales fuera del matrimonio o con 
personas del mismo sexo.

	- Control reproductivo y natalidad forzada: Se limita el derecho de 
las mujeres a la planificación familiar. Se impone la creencia de 
que debe tener “los hijos y las hijas que Dios quiera o mande”, 
anulando la capacidad de las mujeres para tomar decisiones li-
bres y responsables sobre su maternidad. El uso de métodos anti-
conceptivos es prohibido y condenado bajo el argumento de que 
“obstaculiza la vida”.13

	- Cultura de la impureza y la culpabilización: Las mujeres han sido 
históricamente estigmatizadas como impuras por procesos bio-
lógicos naturales como la menstruación. Esta construcción de 
la impureza ritual opera como un mecanismo de marginación 
y control, limitando su participación en el ámbito de lo sagrado.

	- Criminalización del aborto: Incluso cuando se contemplan ex-
cepciones legales, la interrupción del embarazo es acusada de 
manera uniforme como un acto pecaminoso y criminal, el cual 
atenta contra los designios de Dios y de la iglesia. Esta condena 
teológica generalmente se alinea con las posturas políticas que 

13	 Cf. Tamayo-Acosta, Otra teología es posible, 216.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
157

buscan imponer la penalización del aborto y, por ende, el control 
de los cuerpos de las mujeres.

Este conjunto de creencias elaboradas unilateralmente define a las 
mujeres como seres inherentemente inferiores o moralmente débiles, 
cuya principal función es la asistencia y la subordinación, no la delibe-
ración ni el ejercicio del poder.

Anulación de las mujeres como sujetos teológicos

Los imaginarios sociales religiosos se enfocan en la anulación de la 
mujer como sujeto teológico, relegando su función a la esfera asisten-
cial o reproductiva. Según Rosales, las creencias religiosas, basadas en 
una exégesis patriarcal de lo femenino, asignan roles con claras con-
notaciones de subordinación. Estos roles y su connotación teológica/
social se presentan en la siguiente tabla:

Tabla 1
Roles asignados a las mujeres y su connotación teológica/social según 

las creencias religiosas tradicionales

Fuente: Elaboración propia, a partir de la propuesta de Rosales.14

14	 Cf. “Imaginarios religiosos y género”.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
158

Esta matriz de control se mantiene vigente al establecer la patrimo-
nialización de la exégesis bíblica; es decir, la interpretación de las Escri-
turas se convierte en el monopolio de los hombres: el pastor, el líder, el 
esposo, el padre, el hermano mayor, son quienes poseen la “autoridad 
legítima” para transmitir y generar los aprendizajes teológicos norma-
tivos. Es común que estos imaginarios estén vinculados a un concepto 
de la divinidad que actúa como guardián del género, que dicta el có-
digo de vestimenta, define los roles eclesiásticos y, sobre todo, impone 
que las mujeres deben obedecer siempre al varón y sin cuestionar. Se 
perpetúa de esta forma la máxima de que “cualquier hombre es supe-
rior a cualquier mujer, en cualquier cultura o tiempo”.15

Es así como el lenguaje simbólico se convierte en constructor tras-
cendental de esta forma sesgada de interpretar y experimentar la reali-
dad. A través de ese lenguaje, la religión patriarcal establece las creen-
cias violentas sobre la mujer, la naturaleza y las demás otredades. Como 
lo menciona Gabriela Miranda García, “el lenguaje simbólico ayudará 
a hacer de estas relaciones de poder una verdad incuestionable”.16

Arquetipos de género y la hegemonía masculina

Otro elemento que potencia estos imaginarios coloniales, religiosos 
y patriarcales es la consolidación de arquetipos de ser humano diferen-
ciados. Al hombre se le asignan roles de poder y competencia: el sabio, 
el juez, el rey, el guerrero, el conquistador. Mientras tanto, a las mujeres 
se le confinan roles pasivos y de servicio: la madre, la virgen, la virtuo-
sa, la sacrificada, la intercesora. Como lo señala Rosales17, esta visión 
de género patriarcal se concreta en las mujeres a través de preceptos de 
inferioridad y servicio como los siguientes:

15	 May, “Religión y teología”, 21.
16	  “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una discusión sobre el martirio y la 

religión patriarcal”, en Género y religión: Sospechas y aportes para la reflexión, ed. 
Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García (SEBILA, 2009), 44.

17	 Cf. “Imaginarios religiosos y género”, 269s.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
159

	- La debilidad como atributo: Las mujeres se distinguen por su fra-
gilidad, siendo consideradas un “vaso más frágil” e incapaz de 
defenderse por sí mismas.

	- Ayuda idónea y corona: La mujer es definida como “corona del 
marido” o como la “ayuda idónea” (Prov 12,4), cuya misión es 
hacer que el hombre (su marido) brille. Su éxito nunca es para 
ellas ni por ellas, sino su éxito personal está determinado por el 
éxito de su marido: “Detrás de todo buen hombre hay una buena 
mujer”.

	- Silencio y sumisión eclesial: Las mujeres deben ser obedientes 
en cuestiones religiosas y su relación con el marido, siguiendo 
el mandato bíblico tradicional que estipula: “las mujeres deben 
guardar silencio en las reuniones de la iglesia, porque no les está 
permitido hablar” (1 Co 14,34). Y, si eso no es suficiente, el pasa-
je concluye con el siguiente mandato sobre las mujeres: “Deben 
estar sometidas a sus esposos, como manda la ley. Si quieren sa-
ber algo, pregúntenlo a sus esposos en casa; porque no está bien 
que una mujer hable en las reuniones de la iglesia” (1 Co 14,35). 
Este texto es interpretado literalmente para imponer el silencio a 
las mujeres en el espacio público y religioso, delegando su apren-
dizaje y voz al ámbito doméstico y a la autoridad conyugal.

	- Maternidad como vocación única: El rol de madre es idealizado 
como la vocación innegable y razón de ser de la mujer (prototi-
po de María), asociándola a valores de intercesión, pasividad y 
sujeción.

Este conjunto de creencias religiosas limita la participación y rea-
lización integral de las mujeres, al negarle el acceso a la producción 
intelectual teológica o la generación de espacios de aprendizaje de las 
Escrituras. 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
160

Cristología intelectualizada frente a las hermenéuticas 
alternativas

La cosmovisión cristiana occidental, permeada por el pensamien-
to colonial y el paradigma racionalista, ha generado un modelo de fe 
profundamente intelectualizado. Este cristianismo, al enfocarse excesi-
vamente en la razón y la conquista doctrinal, parece tener un impacto 
muy fuerte en la dimensión afectiva y ética de las personas, inhibiendo 
sobre todo la capacidad de generar transformaciones significativas en 
los modos de convivir y en las formas de practicar las relaciones de 
género. Delio critica esta orientación al señalar lo siguiente: 

Esta cristología occidental intelectualizada… es sencillamente 
una teología estéril en contenidos y, por tanto, incapaz de indu-
cir cambio alguno en el corazón y la mente del cristiano, o sea, 
el tipo de cambios que conducen a una expresión más visible de 
Cristo.18

En consecuencia, se transmite una concepción de Jesucristo en la 
hermenéutica bíblica que es colonial, hegemónica y racionalista, mar-
cada por la óptica del pensamiento europeo-occidental. Este Cristo 
blanco se convierte en un instrumento para la conquista del mundo, 
configurando así un cristianismo patriarcal-colonial. 

Contrariamente a esta imposición, la praxis histórica de Jesús ofrece 
una propuesta religiosa y ética donde sobresalen los valores femeni-
nos. Por esa razón, es fundamental realizar relecturas de los procesos 
coloniales y poscoloniales desde la perspectiva de los sujetos oprimi-
dos, con el fin de trascender la hermenéutica centrada puramente en 
el academicismo.19 La colonialidad religiosa es una realidad compleja y 
multifacética que se manifiesta en la rígida división de roles de género 
dentro de las comunidades de fe y en la producción de conocimiento 
teológico. La íntima articulación entre las epistemologías coloniales y 
la religión patriarcal es innegable, pues ambas estructuras se retroali-
mentan para perpetuar el poder masculino. Por ello, la inclusión de 

18	 Cristo en evolución, 20.
19	 Cf. Rivera Cusicanqui, Violencias (re) encubiertas en Bolivia.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
161

la variable género en la exégesis bíblica resulta trascendental para un 
cambio de mirada. Es necesario analizar los procesos intersubjetivos 
que inciden en la construcción de las identidades femenina, masculina 
y las visiones sobre Dios, reconociendo que estas son representaciones 
que expresan las limitaciones humanas. El desafío reside en cambiar la 
percepción que incide en nuestras formas de vivir y convivir.

Una mirada de género en la interpretación bíblica

La perspectiva de género como una posibilidad liberadora en la in-
terpretación bíblica exige construir una hermenéutica de la equidad de 
género. Como ya se indicó antes, el patriarcado, entendido como una 
estructura sociopolítica y epistemológica, abarca la organización de las 
sociedades en sus múltiples dimensiones: política, cultural, económi-
ca, imaginarios sociales, división del trabajo y normativas de género. 
En este contexto, la categoría de género se establece como una clave 
metodológica y epistemológica indispensable para el análisis teológico. 
Por consiguiente, la perspectiva de género debe partir de una reflexión 
y análisis interseccional, ya que por lo complejo y diverso de las rela-
ciones de género es indispensable el aporte de diferentes disciplinas: 
sociología, historia, antropología, crítica literaria, teología. Esta inter-
seccionalidad e interdisciplinariedad permite evitar la emergencia de 
posturas reduccionistas, deterministas o fragmentarias en la compren-
sión de la realidad humana y en la interpretación de lo divino.

Deconstrucción de la exégesis patriarcal

Para trascender la interpretación bíblica patriarcal, se requiere la in-
corporación crítica de la categoría de género en la exégesis y la herme-
néutica teológica. Ello implica, de manera fundamental, la búsqueda 
y la reivindicación de las voces femeninas y marginales, las cuales han 
sido silenciadas u omitidas en la narrativa bíblica, en la teología y en la 
historia de la iglesia.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
162

Junto a esto, también es urgente y necesario promover una com-
prensión contextual y socio-histórica de aquellos pasajes bíblicos que 
han sido tradicionalmente instrumentalizados para legitimar la des-
igualdad, la exclusión de las mujeres y otras otredades, que incluso jus-
tifican la destrucción indiscriminada de la naturaleza, como una forma 
de dominio sobre ella heredada por Dios. En consecuencia, como afir-
ma Elsa Tamez, esto exige reinterpretar de forma radical y crítica la au-
toridad bíblica desde la perspectiva de la justicia y equidad de género, 
con el fin de redescubrir el mensaje sagrado de inclusión y liberación 
universal que subyace en el texto.20

Este giro epistemológico no es solamente una reformulación de la 
racionalidad académica vigente, sino debe ser más bien un cambio 
de paradigma orientado a una praxis cristiana liberadora. Al aplicar 
una hermenéutica decolonial con enfoque de género al texto bíblico, 
se desmantelan las lecturas tradicionales y conservadoras que han fa-
vorecido históricamente a una élite masculina eurocéntrica, abriendo 
paso a interpretaciones que dignifiquen a los sujetos subalternizados.

Ética del cuidado y nuevo modelo político de la koinonía

Desde la perspectiva de la equidad de género en los espacios re-
ligiosos, es posible potenciar una ética para el cuidado de la vida, la 
cual se encuentra intrínsecamente ligada a la solidaridad activa con 
la otredad. A partir de esta ética, se busca superar el modelo político 
patriarcal, capitalista y colonizador, que se fundamenta en la conquis-
ta, el dominio y la explotación. Desde esta perspectiva, la propuesta es 
migrar hacia una comunidad que fundamenta su política relacional en 
el cuidado de la vida conjunta y que nos pueda conducir a reconectar-
nos con la raíz cósmica y teológica de la existencia, una raíz que, por su 
esencia, se centra en la interdependencia y unidad entre las personas 
y con la naturaleza. En otros términos, el reconocimiento pleno de la 

20	 Cf. “Pautas hermenéuticas para comprender Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34”, 
RIBLA, núm. 15 (1993): 9–18.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
163

otredad conduce necesariamente a la búsqueda y el establecimiento de 
la justicia socioambiental y de la equidad de género.

Esta interdependencia y unidad se observa con bastante claridad 
en el mensaje del Nuevo Testamento, especialmente en los textos que 
enfatizan la koinonía (comunión entre las personas de la comunidad) y 
el cuerpo místico de Cristo como modelo de relaciones comunitarias. 
Los siguientes textos bíblicos representan algunos ejemplos de este 
modelo:

	- 1 Corintios 12,26: “Si un miembro del cuerpo sufre, todos los 
demás sufren también; y si un miembro recibe atención especial, 
todos los demás comparten su alegría”. Este pasaje no es solo una 
metáfora eclesiológica, sino es un principio ético-político que 
exige practicar la solidaridad empática. La teología de género lee 
aquí la exigencia de que el sufrimiento de los sujetos oprimidos, 
como el caso de las mujeres y los grupos más vulnerables de la 
sociedad, debe ser sentido y atendido por toda la comunidad.

	- Gálatas 6,2: “Ayúdense entre sí a soportar las cargas, y de esa ma-
nera cumplirán la ley de Cristo”. La ley de Cristo se establece aquí 
como un principio de mutualidad y apoyo recíproco, confron-
tando directamente el individualismo y la competencia inheren-
tes al sistema capitalista, colonial y patriarcal.

	- Mateo 5,16: “Del mismo modo, procuren ustedes que su luz bri-
lle delante de la gente, para que, viendo el bien que ustedes ha-
cen, todos alaben a su Padre que está en el cielo”. La ortodoxia, 
como ética cristiana, se verifica en la ortopraxis, entendida como 
las acciones pastorales liberadoras. Las “buenas obras” son, des-
de una perspectiva de género, las acciones de justicia y equidad 
que desafían la opresión estructural.

	- Lucas 12,33-34: “Vendan lo que tienen, y den a los necesitados; 
procúrense bolsas que no se hagan viejas, riqueza sin fin en el 
cielo, donde el ladrón no puede entrar ni la polilla destruir. Pues 
donde esté la riqueza de ustedes, allí estará también su corazón.” 
Este texto, a menudo suavizado, presenta un llamamiento radical 
a la redistribución y al desprendimiento material. En el contexto 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
164

de una hermenéutica decolonial, este texto puede interpretarse 
como un desafío directo a la economía de la conquista y la acu-
mulación que ha justificado históricamente el sometimiento de 
los pueblos y la explotación de sus recursos.

Considerando lo anterior y la importancia de hacer frente a las in-
justicias e inequidades, siguiendo, resulta imperativo desarrollar her-
menéuticas teológicas y bíblicas con miradas feministas y ecológicas 
que actúen como una fuerza de resistencia activa contra la anulación 
y la opresión ejercida sobre las mujeres, sobre otras masculinidades 
no-hegemónicas y sobre los recursos naturales de nuestra casa co-
mún.21

Emergencia de una rebelión y nueva conciencia Teológica

La adopción de enfoques hermenéuticos alternativos, implica leer 
nuestros textos bíblicos y nuestra tradición cristiana a la luz de una 
nueva dimensión, de una nueva conciencia, la cual nos motive a pro-
mover una rebelión religiosa que conduzca a la emancipación de las 
mujeres y a la vida digna, justa y equitativa entre todas las personas y 
la naturaleza. Para lograr esta liberación, es fundamental identificar 
y erradicar las principales causas patriarcales que históricamente han 
relegado a lo femenino al ámbito privado (el hogar, la reproducción, 
la asistencia), y simultáneamente, potenciar la emergencia de nuevas 
creencias que validen la autoridad y el liderazgo de la mujer en la esfera 
pública y religiosa. Esto demanda la creación de lenguajes teológicos 
renovados que rescaten la esencia del mensaje del Jesús histórico: el 
amor a Dios y al prójimo, lo cual incluye a la naturaleza. De esta ma-
nera, será posible potenciar cambios culturales y religiosos profundos 
y sostenibles.

21	 Cf. Ibid.; Elsa Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada re-
trospectiva”, en Religión y género, ed. Sylvia Marcos, Enciclopedia Iberoamericana 
de Religiones 3 (Trotta, 2008).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
165

Un sistema religioso con conciencia de género, propio de una cultu-
ra hermenéutica rebelde, debe promover:

	- Desarrollo de una espiritualidad relacional: Una conexión pro-
funda con Dios, con la naturaleza y con las demás personas, fa-
cilitada por la construcción de una red de relaciones solidarias 
basadas en la reciprocidad y la no jerarquía.

	- Profundo respeto por la naturaleza (ecoteología): La naturaleza 
no es un objeto a conquistar, dominar o explotar, sino un su-
jeto de cuidado y reverencia. Esto implica un aprendizaje y un 
establecimiento de modos de vida armoniosos que promuevan, 
el cuidado de la creación, la educación ambiental y la sostenibi-
lidad.

	- Prioridad ontológica del ser sobre el tener: Una hermenéutica 
rebelde promueve la dinámica existencial enfocada en el ser y la 
calidad de las relaciones humanas, por encima del tener y el con-
sumismo. La meta es construir mejores relaciones humanas en la 
sociedad, en oposición a una vida impulsada por la acumulación 
material y el individualismo.

Teologías feministas como clave epistemológica

La implementación de lecturas feministas de los textos bíblicos es 
fundamental para buscar y ofrecer respuestas concretas a la realidad 
de una pastoral excluyente y a las diversas formas de violencia que ex-
perimentan las mujeres. Esto requiere la ruptura de posiciones episte-
mológicas rígidas, concibiendo la educación teológica no solo como 
la transmisión de conocimiento sistematizado, sino como el arte de 
cultivar una forma de pensar y sentir la fe, la cual sirva de orientación y 
motivación para enfrentar los desafíos cotidianos y estructurales en las 
relaciones de género. En ese sentido, es importante recordar y recono-
cer que en la Biblia existen los modelos o imágenes patriarcales y colo-
niales de Dios, ya que estos fueron construidos por personas y socieda-
des patriarcales. Sin embargo, así como se construyeron esos modelos, 
nos corresponde ahora contribuir a la deconstrucción de modelos que 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
166

reflejen contextualmente las imágenes de Dios. Sobre este aspecto Roy 
May indica lo siguiente:

Estos modelos de Dios aparecen en la Biblia, pero hay que re-
cordar que la Biblia es el testimonio de cómo la gente percibía 
o imaginaba a Dios, en diferentes momentos de la historia. Son 
imágenes construidas a partir de su mundo, su experiencia, su 
cosmovisión, cultura e historia. En realidad, no dice nada sobre 
Dios, porque, al final de cuentas, Dios está más allá de los límites 
de la imaginación humana.22

Esta humildad teológica es fundamental: las imágenes de Dios son 
mediaciones humanas, no la esencia divina inmutable. Esta realidad 
despoja de autoridad absoluta a las representaciones divinas masculi-
nas y guerreras que han justificado la opresión. 

Ahora bien, es importante tener en cuenta algunos criterios que, 
a través de los procesos de formación teológica, logren un cambio de 
imaginarios religiosos desde la perspectiva de una hermenéutica teo-
lógica decolonial y con perspectiva de género. En primera instancia, es 
vital plantearnos algunas preguntas que generen este tipo de acerca-
miento, por ejemplo: ¿Qué reflexión es posible generar en los grupos 
de mujeres y hombres sobre la violencia de género, con el fin de elabo-
rar nuevas formas de concebir el rol femenino en la interpretación de 
la palabra de Dios? Asimismo: ¿Cuáles orientaciones metodológicas 
debemos seguir para diferenciar un texto bíblico normativo de uno 
circunstancial? Sobre la base de estas interrogantes generales, es po-
sible implementar algunas orientaciones metodológicas para intentar 
superar los imaginarios patriarcales en la teología de América Latina:

	- Diferenciación de textos bíblicos (normativo y circunstancial): 
Aplicar la crítica histórico-literaria y socio-retórica para distin-
guir entre los principios teológicos “universales” (normativos) 
y las instrucciones específicas dirigidas a contextos culturales 
particulares (circunstanciales). Los textos que limitan la parti-
cipación de las mujeres en la iglesia (como 1 Cor 14 o 1 Tim 2) 
deben ser leídos como respuestas circunstanciales a problemas 

22	 “Religión y teología”, 15.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
167

de orden y cultura específicos, no como mandatos eternos que 
anulan la vocación de liderazgo femenino.

	- Principios éticos de Jesús como criterio hermenéutico: Todo tex-
to bíblico debe ser interpretado a la luz del doble mandamiento 
del amor y la praxis inclusiva y liberadora de Jesús. Cualquier 
lectura que justifique la exclusión, la violencia o la desigualdad 
debe ser rechazada como una interpretación antitética al mensa-
je central del Evangelio.

	- Búsqueda del Dios histórico de la esperanza: Promover una teo-
logía que potencie la capacidad de sentipensar, para encontrar al 
Dios de la solidaridad y la justicia social. Esto ayuda a establecer 
modelos de sociedad donde el cuidado por la vida, la búsqueda 
existencial y el respeto por todas las otredades sean claves episte-
mológicas y éticas para desarrollar la existencia humana.

El enfoque de género en el contexto de la relectura bíblica, implica 
también tener presente algunas claves hermenéuticas que se han cons-
truido en los últimos años y que, sobre esa base, es posible comenzar 
un proceso de producción religiosa (teológica) alternativa. Algunas de 
esas claves se abordan en el siguiente apartado.

Claves hermenéuticas alternativas

Cambiar los imaginarios teológicos patriarcales que prevalecen en 
nuestras comunidades de fe requiere, sobre todo, la implementación 
de estrategias hermenéuticas alternativas que promuevan la equidad 
y la inclusión. Existen diferentes enfoques hermenéuticos que pueden 
contribuir a alcanzar ese objetivo. Algunos de ellos los reflexionamos 
brevemente a continuación.

Hermenéutica dialógica y filosófica

La hermenéutica dialógica, desarrollada especialmente en la filo-
sofía, se ha consolidado como un proceso de diálogo entre la persona 



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
168

interprete y el texto, cuyo objetivo es construir significados a través de 
su interacción. Este diálogo, mediado por narrativas, no busca una in-
terpretación única, sino que acepta múltiples formas de comprensión 
del texto. Esto significa que la persona que interpreta ofrece nuevas 
perspectivas, las cuales se van creando dentro de un círculo hermenéu-
tico, el cual refleja la dinámica y unión dialéctica entre texto, contexto 
e interprete.23 El resultado de este proceso es una interpretación más 
profunda del texto. Por ejemplo, la hermenéutica filosófica de Hans-
Georg Gadamer plantea la comprensión del texto sagrado desde el diá-
logo horizontal y el encuentro con las otredades.24 Esta aproximación, 
al operar desde una estructura circular y dialógica, disuelve la vertica-
lidad del poder interpretativo. Según este enfoque hermenéutico, las 
subjetividades intervinientes y el efecto generado por el texto pueden 
servir de base para fomentan una reflexión experiencial que busca la 
resignificación de los imaginarios patriarcales encontrados en pasajes 
problemáticos como Gálatas 3,28 y 1 Corintios 14,34-35.

Esta propuesta metodológica ofrece claves hermenéuticas para in-
terpretaciones alternativas del texto bíblico. En ese sentido, el círculo 
hermenéutico y la metodología dialógica se deben entender como pro-
cesos de interacción pedagógica mediados por el lenguaje, donde el co-
nocimiento y los aprendizajes teológicos se co-construyen a partir del 

23	 El círculo hermenéutico propuesto por la filosofía y la teología europea es una 
respuesta hermenéutica al problema teórico de la interpretación de textos. En 
América Latina y bajo la influencia de la teología de la liberación, esta metodolo-
gía se convertirá en la circularidad hermenéutica y será eminentemente pastoral, 
ya que responde no solo a la interpretación de textos, sino a la interpretación 
crítica de la realidad social. Sobre el método de la circularidad hermenéutica se 
sugiere consultar: Angel Eduardo Román-López Dollinger, “Circularidad herme-
néutica y transformación social. Reflexión sobre el método de la teología lati-
noamericana de la liberación”, en Símbolos, desarrollo y espiritualidades. El pa-
pel de las subjetividades andinas en la transformación social, ed. Angel Eduardo 
Román-López Dollinger y Heydi Tatiana Galarza Mendoza (ISEAT, 2016); Sara 
Baltodano Arróliga, “Reflexionando acerca del método de Circularidad Herme-
néutica”, Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020).

24	 Cf. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”, en Verdad y método II, Herme-
neia 34 (Ediciones Sígueme, 1998).



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
169

encuentro entre el texto, el mensaje y la persona que interpreta.25 Esto 
también conduce a la construcción de una hermenéutica cultural, en el 
sentido que se construye una red de conversaciones (diálogo) sobre el 
texto, las cuales ofrecen nuevas interpretaciones orientadas a modelar 
las formas de vida y convivencia.26 Este enfoque es muy importante 
para la generación de cambios culturales que posibiliten la justicia y 
equidad de género.

Hermenéutica analógica y simbólica

La hermenéutica analógica actúa como un mecanismo para la 
transformación de la conciencia, posibilitando la generación de re-
flexiones éticas sobre los modos de ser elegidos. Este enfoque promueve 
una nueva conexión con la vida, donde el amor y la ética del cuida-
do son centrales, sirviendo como contrapeso al subjetivismo que re-
fuerza la visión capitalista, individualista y violenta hacia la mujer. Es 
fundamental incorporar postulados fenomenológicos que revaloricen 
los afectos y los sentidos en el ámbito imaginario. Esto humaniza los 
saberes teológicos, favoreciendo una función religiosa que restaura la 
sensibilidad y recupera aquellos sentires que fueron suprimidos por la 
racionalidad instrumental capitalista.27

Se evita la hermenéutica reduccionista al abordar lo simbólico desde 
una hermenéutica instaurativa. Esta perspectiva promueve, mediante 
la vivencia profunda de lo simbólico, una mejor forma de vida para el 
ser humano en relación consigo mismo y las otredades, e incorpora los 

25	 Cf. Maite Arandia Loroño et al., “La metodología dialógica en las aulas universi-
tarias”, Revista de educación, núm. 352 (2010): 309–29.

26	 Cf. Humberto Maturana, El sentido de lo humano (Dolmen, 1996).
27	 Cf. José Yuste Frías, “Lecturas de la imagen para una traducción simbólica de 

la imaginación”, en Écrire, traduire et représenter la fête, ed. Domingo Pujante 
González et al. (Universitat de València, 2001); Mario Tomé Díez, “Introducción 
a la hermenéutica simbólica”, Estudios humanísticos. Filología, núm. 7 (1985): 
171–86; Blanca Solares, “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razón. Una apro-
ximación a la hermenéutica simbólica”, Revista mexicana de ciencias políticas y 
sociales 43, núm. 174 (1998): 61–80.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
170

saberes de la experiencia para otorgar a la mujer espacios teológicos 
de poder y autoridad. La función de la comprensión simbólica en la 
elaboración de epistemologías se centra en potenciar la interpretación 
de los contenidos velados del símbolo. Esto requiere fomentar la au-
toconciencia, entendida como creatividad simbólica. Las personas, al 
volverse conscientes del aporte existencial y liberador de los símbolos, 
logran la liberación espiritual y experiencial de los roles religiosos pa-
triarcales.

Hermenéutica liberadora y hermenéutica feminista de 
resistencia

Frente a las injusticias y la violencia de género, se ha comenzado a 
consolidar una hermenéutica liberadora y de resistencia, la cual sur-
gió gracias a los valiosos aportes de la teología latinoamericana de la 
liberación.28 Este enfoque ha sido crucial para confrontar la opresión y 
exclusión generada por el sistema capitalista, patriarcal y colonial. Asi-
mismo, en el contexto bíblico, permite superar las lecturas patriarcales 
y descontextualizadas del texto sagrado, oreciendo de esa forma una 
alternativa hermenéutica en clave de justicia y equidad de género.29 Un 
objetivo específico de este enfoque es ofrecer pautas liberadoras para 
la interpretación de los textos bíblicos, las cuales se conviertan en me-
canismos de resistencia frente a las interpretaciones patriarcales. Otro 
objetivo es potenciar las hermenéuticas bíblicas feministas a través de 
la distinción metodológica entre textos normativos (universales) y tex-
tos circunstanciales (culturales).

El lenguaje es un elemento fundamental en la teología y la práctica 
pastoral, ya que moldea las interpretaciones y las cosmovisiones reli-
giosas. Dado que los problemas humanos fundamentales radican en 

28	 Cf. Jorge Costadoat, “La hermenéutica en las teologías contextuales de la libera-
ción”, Teología y vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74.

29	 Cf. Ángela María Sierra González y Olga Consuelo Vélez Caro, “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica crítica feminista”, 
Theologica Xaveriana, núm. 173 (julio de 2012): 199–230.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
171

las percepciones, el uso consciente del lenguaje es crucial. Por ende, es 
necesario potenciar lenguajes teológicos renovados que utilicen me-
táforas divinas inclusivas (más allá del género masculino) y que pro-
muevan activamente la justicia y la equidad.30 El diálogo bíblico de 
tipo experiencial permite superar las epistemologías patriarcales y el 
cientificismo positivista tradicional. Esto abre la posibilidad de generar 
conocimiento desde la mirada de la complejidad para abordar temas 
existenciales y eclesiológicos profundos, como el rol de la mujer en 
la predicación y la interpretación del Logos divino. De esta forma, se 
puede establecer un sistema de interpretación-conocimiento no meca-
nicista, donde los imaginarios religiosos y los símbolos religiosos pro-
ducidos por las mujeres sean reconocidos como formas teológicas de 
interpretación válidas.31

Por último, es importante recalcar que la implementación de una 
hermenéutica feminista de resistencia implica generar pensamiento 
fronterizo crítico que, desde un encuentro horizontal entre las diver-
sidades, facilita la emergencia de sentipensares descolonizadores. Este 
pensamiento crítico o subalterno es clave para identificar las estruc-
turas de poder colonial y elaborar propuestas de resistencia desde el 
horizonte de vidas pluriversales, confrontando y desenmascarando la 
universalización colonial.32 

Sentires y pensamientos finales

Después de las reflexiones presentadas en este texto sobre la estre-
cha relación entre el pensamiento colonial, los imaginarios sociales y 
las creencias religiosas que históricamente han justificado una mirada 
30	 Cf. Estela Serret, “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la teo-

ría de género”, Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.
31	 Cf. Walter Mignolo, Desobediencia epistémica, Colección Razón Política (Edicio-

nes del Signo, 2010); Tamez, “Hermenéutica feminista latinoamericana”.
32	 Cf. Carlos Mendoza-Álvarez, “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 

lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y saberes en 
tiempos posmodernos y decoloniales”, Ephata 1 (septiembre de 2019): 53–68; 
Mignolo, Desobediencia epistémica.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
172

exclusivamente masculina en la interpretación de la Biblia, considera-
mos pertinente y urgente un cambio de paradigma hermenéutico. Es-
tamos conscientes del potencial transformador del texto sagrado para 
la existencia humana, sobre todo cuando se aplican hermenéuticas al-
ternativas (dialógicas, analógicas, feministas y de la liberación), ya que 
ellas ofrecen respuestas eficaces a los desafíos complejos de nuestros 
contextos latinoamericanos y, además, validan las voces de todos los 
sujetos teológicos, sobre todo las voces de las mujeres. Bajo esta premi-
sa, se establecen las siguientes consideraciones finales.

En primera instancia, es fundamental reconocer que la lectura his-
tórica del cristianismo ha estado profundamente marcada por la cos-
movisión de la conquista. Por ello, se requiere una descolonización de 
las miradas sobre la divinidad y de los lenguajes construidos para acer-
carnos a Dios, a fin de recuperar la esencia del mensaje del Jesucristo 
histórico: el amor a Dios y al prójimo. 

Este mensaje implica necesariamente ejercer el cuidado de toda la 
creación y ser promotores de la justicia y equidad. En consecuencia, 
las personas con liderazgo religioso y las comunidades de fe deben re-
evaluar los modelos teológicos que sostienen, valorando su impacto 
real en la promoción de la equidad de género en sus congregaciones, 
acogiendo la máxima bíblica de la no-discriminación “porque no hay 
acepción de personas para con Dios” (Ro 2,11) y de la unidad en Cristo 
“Ya no importa el ser judío o griego, esclavo o libre, hombre o mujer; 
porque unidos a Cristo Jesús, todos ustedes son uno solo” (Gal 3,28).

A nivel de las estructuras eclesiales, es fundamental superar la ver-
ticalidad del liderazgo de la figura predicadora masculina. Los estudios 
e interpretaciones bíblicas deben promoverse como un encuentro dia-
lógico en comunidad, donde se construya una hermenéutica cultural 
basada en redes conversacionales que potencien la emergencia de so-
ciedades solidarias. 

En este contexto, es crucial abrir espacios de reflexión sobre los ar-
quetipos de ser hombre y mujer originados en interpretaciones bíblicas 
tradicionales, patriarcales y coloniales, con el fin de construir nuevos 



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
173

enfoques hermenéuticos que impulsen una mayor equidad de género 
en todos los ámbitos.

Este camino hacia la justicia y equidad de género demanda, igual-
mente, nuevos lenguajes sobre Dios que reconozcan e integren lo mas-
culino y lo femenino en la divinidad. Dios puede ser visto, por ejemplo, 
como una madre que condujo al pueblo de Israel por el desierto. Asi-
mismo, Dios se refleja y visibiliza en diferentes personajes femeninos 
a los que Jesús dedico su mensaje: las mujeres excluidas por el sistema, 
las mujeres enfermas, extranjeras, las consideradas impuras y, sobre 
todo las mujeres condenadas a muerte por el sistema patriarcal, como 
en el caso de la mujer sorprendida en adulterio (Jn 8,1-11). 

Por otro lado, las mujeres son las primeras personas privilegiadas 
en atestiguar y comunicar (predicar) la resurrección de Jesús, a pe-
sar que tampoco les creyeron (Mc 16,1-11). Construir hermenéuticas 
orientadas a recuperar estas imágenes bíblicas y valorarlas a la luz de 
los desafíos actuales de nuestras sociedades y desde la perspectiva de 
género es una responsabilidad cristiana ineludible.

En conclusión, la construcción de un mundo más justo y equitativo 
no se logra solamente con buenas intenciones, sino también es nece-
sario un trabajo conjunto, donde hombres y mujeres comprendamos 
que podemos cambiar nuestras percepciones y nuestras formas de in-
terpretar los textos sagrados y nuestras realidades sociales. Esto impli-
ca construir hermenéuticas alternativas que permitan reconocer a las 
mujeres como sujetos teológicos y sociales con la capacidad de tomar 
las riendas de su propia historia. De tal magnitud es el desafío histórico 
y teológico que tenemos enfrente.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
174

Bibliografía
Arandia Loroño, Maite, María José Alonso Olea, y Isabel Martínez Domín-

guez. “La metodología dialógica en las aulas universitarias”. Revista de 
educación, núm. 352 (2010): 309–29. https://www.educacionfpydepor-
tes.gob.es/revista-de-educacion/numeros-revista-educacion/nume-
ros-anteriores/2010/re352/re352-14.html.

Baltodano Arróliga, Sara. “Reflexionando acerca del método de Circularidad 
Hermenéutica”. Vida y Pensamiento 40, núm. 1 (2020): 1. http://revis-
tas.ubl.ac.cr/index.php/vyp/article/view/88.

Baltodano, Mireya. “Creencias cómplices”. En Género y religión: Sospechas y 
aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Mi-
randa García. SEBILA, 2009.

Boff, Leonardo. Ética planetaria. Para un consenso mínimo entre los humanos. 
Dabar, 2004.

Costadoat, Jorge. “La hermenéutica en las teologías contextuales de la li-
beración”. Teología y Vida 46, núms. 1–2 (2005): 56–74. https://doi.
org/10.4067/S0049-34492005000100003.

Delio, Ilia. Cristo en evolución. Traducido por Renán Peña del Prado. Sal Te-
rrae, 2014.

Gadamer, Hans-Georg. “Sobre el círculo de la comprensión (1959)”. En Ver-
dad y método II. Hermeneia 34. Ediciones Sígueme, 1998.

Maturana, Humberto. El sentido de lo humano. Dolmen, 1996.
May, Roy. “Religión y teología”. En Género y religión: Sospechas y aportes para 

la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Gabriela Miranda García. 
SEBILA, 2009.

Mendoza-Álvarez, Carlos. “Los entretejidos del conocimiento complejo. El 
lugar de la Teología en la interrelación de humanidades, ciencias y sa-
beres en tiempos posmodernos y decoloniales”. Ephata 1 (septiembre 
de 2019): 53–68. https://doi.org/10.7559/ephata.2019.292.

Mignolo, Walter. Desobediencia epistémica. Colección Razón Política. Edicio-
nes del Signo, 2010.



La mujer como sujeto hermenéutico y teológico

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
175

Miranda García, Gabriela. “Mujeres sacrificadas y violencia religiosa: una 
discusión sobre el martirio y la religión patriarcal”. En Género y reli-
gión: Sospechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltoda-
no y Gabriela Miranda García. SEBILA, 2009.

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. 
En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspec-
tivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander. CLACSO, 2000.

Rivera Cusicanqui, Silvia. Violencias (re) encubiertas en Bolivia. La Mirada 
Salvaje, 2010.

Rocco Tedesco, Diana. “Iglesia y poder: el rostro oculto de lo femenino”. 
Theologica Xaveriana, núm. 173 (mayo de 2012): 169–98. https://doi.
org/10.11144/Javeriana.tx62-173.ipro.

Román-López Dollinger, Angel Eduardo. “Circularidad hermenéutica y 
transformación social. Reflexión sobre el método de la teología lati-
noamericana de la liberación”. En Símbolos, desarrollo y espiritualida-
des. El papel de las subjetividades andinas en la transformación social, 
editado por Angel Eduardo Román-López Dollinger y Heydi Tatiana 
Galarza Mendoza. ISEAT, 2016.

Rosales, Sharo. “Imaginarios religiosos y género”. En Género y religión: Sos-
pechas y aportes para la reflexión, editado por Mireya Baltodano y Ga-
briela Miranda García. SEBILA, 2009.

Serret, Estela. “Hermenéutica y feminismo. Por qué es interdisciplinaria la 
teoría de género”. Iztapalapa, núm. 45 (1999): 17–26.

Sierra González, Ángela María, y Olga Consuelo Vélez Caro. “Curar y levan-
tar los cuerpos femeninos. Una lectura desde la hermenéutica crítica 
feminista”. Theologica Xaveriana, núm. 173 (julio de 2012): 173. ht-
tps://doi.org/10.11144/Javeriana.tx62-173.clcf.

Solares, Blanca. “Lenguaje y cultura o lo imaginario y la razón. Una apro-
ximación a la hermenéutica simbólica”. Revista mexicana de ciencias 
políticas y sociales 43, núm. 174 (1998): 61–80. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=5010418.

Tamayo-Acosta, Juan José. Otra teología es posible. Pluralismo religioso, inter-
culturalidad y feminismo. Herder, 2011.



Juan Pablo Vega Carvajal

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 151-176 – Enero/Junio 2026
176

Tamez, Elsa. “Hermenéutica feminista latinoamericana. Una mirada retros-
pectiva”. En Religión y género, editado por Sylvia Marcos. Enciclopedia 
Iberoamericana de Religiones 3. Trotta, 2008.

Tamez, Elsa. “Pautas hermenéuticas para comprender Gálatas 3,28 y 1 Corin-
tios 14,34”. RIBLA, núm. 15 (1993): 9–18.

Tomé Díez, Mario. “Introducción a la hermenéutica simbólica”. Estudios hu-
manísticos. Filología, núm. 7 (1985): 171–86.

Yuste Frías, José. “Lecturas de la imagen para una traducción simbólica de la 
imaginación”. En Écrire, traduire et représenter la fête, editado por Do-
mingo Pujante González, Elena Real Ramos, Dolores Jiménez Plaza, y 
Adela Cortijo Talavera. Universitat de València, 2001.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026

“LA BIBLIA NO HAY QUE LEERLA TAL COMO NOS HAN ENSEÑADO 
EN LA ESCUELA DOMINICAL”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La Paz, Bolivia

Caroline Sölle de Hilari*
chilaribo@yahoo.com

“THE BIBLE SHOULD NOT BE READ AS WE WERE TAUGHT IN 
SUNDAY SCHOOL”

The liberating path of the “Sin Vergüenza” collective in La Paz, Bolivia

Artículo aprobado el 25 de septiembre de 2025
Artículo recibido el 06 de agosto de 2025

* 	 Originaria de Alemania y viviendo desde 1987 en Bolivia. Médico familiar y salubrista 
con experiencia en investigación cualitativa etnográfica. Predicadora laica en la 
iglesia evangélica-luterana de habla alemana de La Paz, Bolivia. Integrante de la “Red 
Ecuménica de Teólogas Bolivia”. Estudiante de la Maestría en Estudios Teológicos 
(MET, UNA-UBL). ORCID 0009-0000-7857-5224



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han 
enseñado en la escuela dominical”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La 
Paz, Bolivia

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
177

Caroline Sölle de Hilari

Resumen

Este artículo describe y analiza un grupo que empezó como obra misional 
bautista, que luego se distancia de la iglesia de origen, fundamentalmente por 
cambios paradigmáticos sobre los roles de género y la sexualidad. La ruptura 
de su iglesia de infancia, ahora percibida como fundamentalista y restrictiva, 
se puede resumir en las biografías de cada miembro como “trauma eclesial”. 
Sin embargo, los aspectos positivos de su vivencia eclesial perduran como ca-
pital social en el grupo. En su nuevo caminar resalta la búsqueda de un nuevo 
sentido teológico, el uso e identificación con textos bíblicos, especialmente 
de los evangelios del Nuevo Testamento, y su nueva labor socio-educativa. 
El caso enseña que se requieren comunidades afirmativas, con un acompa-
ñamiento espiritual y pastoral abierto a sanar heridas producidas por iglesias 
fundamentalistas.

Palabras clave: trauma eclesial, cambio paradigmático, comunidades afirma-
tivas, fundamentalismo, Biblia.



“The Bible should not be read as we were taught in 
Sunday school”

The liberating path of the “Sin Vergüenza” collective in La 
Paz, Bolivia

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
178

Caroline Sölle de Hilari

Summary

This paper describes and analyses a group which started off as a Baptist mis-
sionary work, then estranged from its original church, basically due to par-
adigm shifts around gender and sex. The breaking away from the childhood 
church, which is now perceived as fundamentalist and restrictive, can be 
summarized in each biography of its members as “church trauma”. Howev-
er, the positive aspects of their church experience remain as social capital in 
the group. In their new road, I highlight the search for theological meaning, 
the use and identification with biblical texts, particularly NT good news, and 
a new social communication effort. The case study teaches that affirmative 
communities are needed, with spiritual pastoral support open to heal wounds 
produced by fundamentalist churches.

Keywords: gender church trauma, paradigm shift, affirmative communities, 
fundamentalism, Bible.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
179

“La Biblia no hay que leerla tal como nos han 
enseñado en la escuela dominical”

El camino liberador del colectivo “Sin Vergüenza” de La 
Paz, Bolivia

Caroline Sölle de Hilari

El “Colectivo Sin Vergüenza” de La Paz, Bolivia, es un grupo con-
formado por personas que salieron de la iglesia bautista, y que 
actualmente se dedican a realizar comunicación en redes socia-

les mediante podcasts sobre teología, género y religión (Sobre la Mesa 
Sin Vergüenza). No tiene personería jurídica, infraestructura o perso-
nal empleado. Mi identidad y relación con los entrevistados se basa en 
una amistad con la familia de Sara y Lucía desde hace muchos años, 
porque somos colegas médicas, también en varios espacios de la salud 
pública con su padre, y porque ambos somos yerno/nuera de la misma 
comunidad aimara indígena del Altiplano. Pedí esta entrevista a las dos 
líderes, Paola y Sara, que ya se habían integradas a la “Red Ecuménica 
de Teólogas Bolivia” y que nos habían compartido algo sobre la historia 
de su colectivo.1

1	 La entrevista al colectivo y su posterior análisis ha sido parte de las tareas de la 
maestría en estudios teológicos (UNA-UBL), por lo que se agradece a las y los 
docentes, primeros lectores y comentaristas de versiones previas de este trabajo: 
Dra. Elisabeth Cook, Dra. Maria Cecilia Leme Garcez, Dra. Silvia Regina de Lima 
Silva, Dra. Laura Fuente Belgrave, Dr. Hanzel José Zúñiga Valerio y Dr. Angel 
Román-Dollinger.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
180

Método

La primera entrevista se realizó de manera grupal. Obtuve el con-
sentimiento informado verbal de las seis personas para realizar la en-
trevista, y para publicar su análisis. Grabé con micrófono y también 
tomé notas.

El lugar de la entrevista fue significativo: les ofrecí que podíamos 
realizar la entrevista en mi casa, pero prefirieron la casa de Sara. Dos 
días antes de la entrevista me preguntaron si podrían participar los pa-
dres. Ambas familias se conocían desde los abuelos por ser miembros 
de la iglesia bautista. Respondí que lo dejara a su criterio, pero que la 
entrevista era al colectivo. Entonces decidieron que yo haga la entre-
vista grabada con el colectivo en el living, mientras que los padres se 
“entretengan” en el comedor del mismo ambiente.

La transcripción se realizó de manera “limpia verbatim”, quiere 
decir sin “ums”, “ahs” y palabras repetidas. En algunos momentos, se 
acerca más a una transcripción “verbatim completo” porque incluyo las 
risas, uso de celular y otras comunicaciones no verbales cuando eran 
importantes.

Después de la transcripción, dejé leer a las y los entrevistada/os al 
texto e incorporé algunas correcciones y sugerencias de ellas y ellos 
mismos. En esta fase realicé dos entrevistas individuales más, para 
completar la información.

Cada miembro del grupo concedió permiso de utilizar su nombre 
completo en este artículo.

Descripción del colectivo

El grupo “Colectivo Sin Vergüenza” es constituido por tres muje-
res, dos varones y una persona no binaria entre 27 a 43 años, de clase 
media, profesionales y urbanos. La familia Blanco es de ascendencia 
aimara, indígena campesina en la generación de sus bisabuelos. De esta 



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
181

familia participan las tres hermanas Lucía, Sara y Neida, pero esta úl-
tima estuve ausente en el momento de la entrevista. La familia Bernal 
es de clase media baja mestiza. De los Bernal participan los hermanos 
Jonathan, Paola y Gael, y el esposo de Paola, Mauricio.

El hogar espiritual o locus theologicus antes de la ruptura

El grupo nace en 2012 como una obra social de una iglesia evangé-
lica, la bautista, instrumento de evangelización de niños, niñas y ado-
lescentes. Dos familias interactúan y sus hijas, cuando fueron adoles-
centes, realizan una actividad evangelizadora, educativa y social con 
mucho entusiasmo y entrega:

Sara y Paola: Íbamos a templos bautistas, se llenaban las iglesias 
cuando dábamos una función, a veces dábamos varias obras en 
una sola tarde. También actuábamos frente a población en las 
cárceles y en hogares de niños. Luego organizábamos fiestas para 
los niños de los hogares o centros de acogida. Queríamos que 
tenían unas fiestas muy lindas, como nosotras nunca teníamos, 
con piñata, pasteles especiales con fondant, juguetes, linda deco-
ración, rica comida.

Durante nueve años, ambas familias apoyan a sus hijos en esta ac-
tividad:

Paola y Sara: Todo esto costaba mucho dinero. Nuestros papás 
nos ayudaban en financiar, pero también recaudábamos dinero a 
través de venta de comida los domingos después de los cultos. La 
jerarquía de la iglesia no nos apoyaba financieramente.

Ya durante estos años, el grupo había tomado el nombre de “Minis-
terio Sin Vergüenza”:

Sara: Nuestro nombre viene de un versículo bíblico, no recuerdo 
cual, pero dice “no me da vergüenza el evangelio”2.

2	  Se refiere al siguiente texto de Romanos: “Porque no me avergüenzo del evange-
lio, porque es poder de Dios para salvación a todo aquel que cree” (Ro 1,16a).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
182

Su metodología fue el teatro para niños y niñas. Se podría clasi-
ficar como “entretenimiento educativo” (UNICEF sin fecha) o “edu-
tainment” (neologismo en inglés, combinando “education” y “enter-
tainment”). Metodológicamente, podría clasificarse como educación 
popular, por lo extracurricular y el énfasis en el entretenimiento. Entre 
la pedagogía y la teología de la liberación de los años 1960’s, existe una 
estrecha convergencia.3 Sin embargo, por su objetivo evangelizador en 
sentido de adoctrinamiento, al “ministerio sin vergüenza” le faltó el 
componente de liberación, reflexión sobre su condición de oprimidos 
o excluidos, y su dirección hacia el cambio social para ser calificado 
como educación popular liberadora en el sentido de Paolo Freire.4

Paola: cuando yo era líder en la iglesia, pensé en los pecadores. 
Todas las obras de teatro que yo escribía, al final venía el evange-
lio. Y siempre llegaba la oración de fe.

La experiencia dentro de la iglesia bautista se podría describir en 
lenguaje y comprensión de Pierre Bourdieu5 de la siguiente manera: el 
“campo” sería la iglesia bautista; su “capital” fue más que todo la cohe-
sión social; su “hábitus” fue la división de absolutamente todo, desde 
la ropa de vestir hasta la música, en dos categorías: la buena, cristiana, 
correcta versus lo malo, mundano y pecaminoso. Desde un punto de 
vista antropológico y teológico, las reglas rígidas crean un sistema de 

3	 Cf. Maria Cecilia Garcez Leme, “Pedagogia social crítica e teologias da liber-
tação: caminhos que se encontram na práxis latinoamericana”, Revista Dialogos 
18, núm. 2 (2012): 125–36; Matthias Preiswerk, Travesías. Itinerario pedagógico, 
teológico y político (Plural editores, 2022).

4	 Cf. Carlos Núñez Hurtado, “Educación popular: una mirada de conjunto”, Deci-
sio, 2005, 3–14; Marco Raúl Mejía Jiménez, “La Educación Popular: Una cons-
trucción colectiva desde el Sur y desde abajo”, Education Policy Analysis Archives 
22, núm. 62 (2014): 1–30; Oscar H. Jara, “Popular education and social change 
in Latin America”, Community Development Journal 45, núm. 3 (2010): 287–96. 
La versión en español del texto de Oscar H. Jara se encuentra bajo la siguiente 
información: “Educación popular y cambio social en América Latina”, Oxford 
University Press and Community Development Journal, 2010.

5	  “Génesis y estructura del campo religioso”, Relaciones. Estudios de historia y so-
ciedad XXVII, núm. 108 (2006): 29–83.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
183

lo ‘puro’ versus lo ‘impuro’, de tabú y contaminación.6 La iglesia les 
enseña sobre “pecados”, lo cual abarca una larga lista desde el consumo 
de alcohol, el tipo de ropa, el tipo de música, el remplazar el “baile” por 
“danza”, el tipo de lectura y otros aspectos de la vida cultural, sexual e 
intelectual.

Sara: yo era maestra de escuela dominical. “Vas a dirigir el culto, 
tienes que ir con vestido, y cuidado que esté encima de la rodilla.” 
Yo instruía así a las niñas de la escuela dominical, yo reproducía 
estereotipos. Por ejemplo, escuchar música que no era cristiana; 
leer libros que no eran cristianos, cualquier cosa que no era cris-
tiana, era muy mal.

La experiencia del colectivo, especialmente durante la escuela do-
minical, fue una lectura bíblica y práctica de fe fundamentalista, en 
sentido de Karen Armstrong sobre el inicio del fundamentalismo du-
rante el siglo XIX: “Este anhelo de certidumbre era un intento de llenar 
el vacío que existía en el núcleo de la experiencia moderna: la ausencia 
de Dios en la conciencia de los seres humanos totalmente racionales”.7 
Los métodos histórico-críticos de interpretación de la Biblia ya tienen 
180 años de recorrido, a tal punto que Sicre dice 2006 sobre si Moisés 
escribió el Pentateuco: “formularse esta pregunta a comienzos del si-
glo XXI es tan absurdo como preguntarse si la tierra es plana. Basta-
ría un ‘no’ escueto para zanjar la cuestión”.8 Pero no, los feligreses de 
estas iglesias, en este caso la bautista, pero podría nombrar muchos 
pentecostales y neo-pentecostales también, no se dejan convencer por 
métodos histórico-críticos. El sentimiento religioso es, ante todo, un 
sentir y por ende requiere un abordaje emotivo-sentimental más que 
cognitivo-racional. Es interesante ver que el fundamentalismo no ha 
cambiado mucho en 130 años, ya que el mismo persiste en la vivencia 

6	 Cf. Mary Douglas, Pureza y peligro: un análisis de los conceptos de contaminación 
y tabú (Siglo XXI, 1973).

7	 Los orígenes del fundamentalismo en el judaísmo, el cristianismo y el islam (Tus-
quets Editores, 2004), 224.

8	  José Luis Sicre Díaz, El pentateuco. introducción y textos selectos (San Benito, 
2004), 31–38. Las páginas aluden al capítulo titulado “¿Escribió Moisés el Penta-
teuco?”.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
184

de muchos cristianos evangélicos de hoy, como el caso de este colec-
tivo. Esta experiencia de estricta separación entre lo permitido y lo 
pecaminoso daba seguridad a los miembros.

Las crisis o rupturas

Los juicios de valor de la iglesia bautista en contra del cambio de los 
roles tradicionales de género provocan un conflicto, un distanciamien-
to y finalmente la ruptura del Colectivo Sin Vergüenza.

En Gael, esto sucede por su diversidad sexo-genérica: su “salir del 
closet”, primero como homosexual lésbica y luego como transgénero, 
que actualmente se define como no binario. En este proceso sufre ella/
el un rechazo profundo de su comunidad de fe.

Gael: Para mí, todo empezó cuando me enamoré por primera 
vez, tendría entre 17 o 18 años, fuimos pareja con una chica cu-
yos papás también eran de la iglesia, eran incluso diáconos. Por 
un desliz de la chica vieron todo lo que nos habíamos manda-
do, fotos, videos. Entonces los padres hablaron con mis papás 
y ellos vinieron a mi cuarto, fue de noche, y me reprochaban, 
decían que yo estaba corrompiendo a la chica. (…) En un retiro 
de la iglesia nos dividieron en dos grupos, los del “cielo” y los del 
“infierno”. Obvio que yo estaba en el grupo del infierno. Los del 
“cielo” decían cosas como: “un homosexual tiene que pedir per-
dón a Dios porque está cometiendo un pecado muy grave”. Me 
preguntaron cuándo me iba a bautizar, yo decía “tal vez nunca”. 
Llamaban a una [psicóloga] que era la esposa del pastor. Todo lo 
que decía era que yo tenía que dejar de ser quién soy, sino iba a 
ir al infierno.

El segundo caso de divergencia fue el divorcio de Jonathan, que fue 
reprobado por su comunidad de fe.

Paola: Fue un divorcio muy difícil porque era la primera vez en 
mi familia que alguien se divorciaba pero había violencia do-
méstica de parte de su exesposa. Yo fui como su representante 



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
185

para su trámite de divorcio y fue muy difícil para mí, entender 
lo que le había pasado a mi hermano. Me dio mucha rabia como 
la iglesia y hasta el pastor vinieron a hablar con mi familia, sobre 
lo anti-bíblico del divorcio y que debían a estar juntos. Como la 
iglesia no admitiría una separación, menos con un hijo de por 
medio, entonces ahí Jonathan tuvo que dejar de asistir a su igle-
sia, porque ellos querían que siga casado.

El matrimonio de Paola con una persona fuera de la congregación 
bautista (Mauricio creció en la tradición católica) y su decisión de no 
tener hijos, como también la separación de Sara de su pareja y padre 
de su hijo, fueron siguientes casos reprobados por la comunidad de 
fe. Finalmente, hubo una pelea sobre supuesta malversación de fon-
dos y subsiguiente división de la congregación bautista, que ahondó al 
conflicto. Pero reconocen que su ruptura también es producto de una 
maduración intelectual:

Paola: ya todos éramos profesionales y muchos empezamos a 
trabajar en ONGs, entonces aprendimos sobre derechos huma-
nos. Y también empezamos a trabajar en instituciones no cristia-
nas, entonces eso nos abrí un poco más nuestra visión de mundo 
y salir de nuestra burbuja de la perfección y la pureza cristiana.

Cada una de estas crisis es interpretada por su ex-congregación 
como “pecado” o “mal camino”, y ellas reciben mensajes negativos o de 
odio por sus ex-correligionarios. A su vez, ellas sienten estos mensajes 
como violencia y falta de respeto, amor y aceptación, que finalmente 
llevan al colectivo de salir de su congregación. Las crisis interpelan 
temas profundos de la fe y religión del grupo, a tal punto que empiezan 
a acusar a su iglesia como fundamentalista, dogmática y represora, y 
cuestionan las categorías de “pecado” que reglamentaban sus vidas:

Jonathan: fui una vez a una discoteca cristiana, ahí no bailaban 
sino danzaban con alabanza. Estaban tratando de santificar algo 
que estaba prohibido por la iglesia. Esto sí para mí sería pecado.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
186

El hecho que sea principalmente la ruptura con los roles de género 
tradicionales que lleva al conflicto con la iglesia no es coincidencia, 
sino parte estructural del cambio social en los últimos 70 años.9

Toda/os salen de la iglesia bautista con un cierto grado de trauma 
eclesial, no por abuso o acoso sexual, sino por la pérdida de un régi-
men totalitario de fe al cual estaban acostumbrados.

El proceso interno de perspectiva liberadora, diálogo y conviviali-
dad es interesante, porque se consideran un grupo de contención, de 
amistad y de apoyo mutuo. En este proceso de ruptura surge una rebel-
día. Me parece muy significativo su “jugar iglesia”, utilizando el humor, 
la risa y la ironía como medio de sanación en contra de las actitudes de 
violencia u odio que experimentaron.

Paola: A veces hablábamos en este lenguaje de iglesia, pero jugá-
bamos iglesia, entre nosotros, decíamos “hermano tanto, haga la 
diaconía y ponga unas cuántas cervezas”, nos hacíamos la burla. 
Siempre al Mauricio le poníamos de pastor. Era porque conocía-
mos todo el discurso de la iglesia.

Parecido a este “jugamos a iglesia” es la rebeldía cuando salen a can-
tar en un karaoke. En una foto del grupo, es interesante que Paola y 
Mauricio son los personajes centrales, y las bebidas alcohólicas están 
sobre la mesa. Estos pequeños signos reflejan un proceso de sanación 
interna de poder gozar la vida sin temer a una represión de Dios o de 
su comunidad de fe.

El nuevo locus theologicus del colectivo

El grupo termina separándose de su iglesia, pero, y ahí está lo inte-
resante, continúan con el mismo nombre, solo cambian de “ministerio 
Sin Vergüenza” a “colectivo Sin Vergüenza”. La iglesia bautista es vista 

9	 Cf. Ana María Bidegain, “El cristianismo y el cambio socio político de las mujeres 
latinoamericanas”, Sociedad y Religión XXIV, núm. 42 (2014): 162.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
187

como dogmática, adoctrinadora, restrictiva y en contra del desarrollo 
humano de las y los feligreses.

Las seis personas entrevistadas representan seis tipos o formas de 
salir de una comunidad restrictiva. Aquí ofrezco una lista en orden de 
cercanía o lejanía de la fe:

	- El “sigue identificado”: Jonathan aparenta ser el menos trau-
mado, se sigue identificando como cristiano, maneja la Biblia 
a memoria, ve la actividad del grupo como continuo del “mi-
nisterio”. Actualmente no se congrega en ninguna comunidad 
de fe y se declara “en búsqueda”. Los sentimientos religiosos y 
los juicios de valor que aprendió durante toda su infancia y ju-
ventud perduran, pero con una reinterpretación más positiva 
pero dentro del esquema tradicional de que Dios justifica sus 
pensares y haceres y que un diablo (“enemigo”) es la personi-
ficación del mal.

Jonathan: Agradezco a Dios de por estas enseñanzas. (…) Ini-
cialmente no pensé que cada persona que hemos entrevistado 
fundamente muy bien con la Biblia. Dios nos está dando a cono-
cer todo esto.
	- La “sigo cristiana pero ya no aquí”: Sara tiene la figura muy 

clara que su lucha es en contra toda forma de violencia dentro 
de las iglesias, y esto incluye las reglas restrictivas sobre la vida 
social, cultural e intelectual de sus miembros:

Sara: A mí me hubiera gustado que alguien me diga lo que ahora 
yo se. Me hubiera gustado que alguien me diga: está bien, puedes 
disfrutar, anda a reírte, sin sentirme culpable de lo que soy. O 
que me digan: puedes estudiar, puedes proveer por tu familia, 
y esto no está mal. (…) queremos mostrar, especialmente a las 
chicas, que hay otras visiones. Que podemos ver las cosas desde 
diferente punto.
	- El/la “víctima”: Gael ha sufrido el mayor rechazo, pero el gru-

po le da contención, familia y protección. Se ríe, pero también 
parece aprobar del hecho de que otros “oren por mí”.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
188

Gael: Fui condenada por mi propio padre, mi psicólogo, que era 
cristiano, mi pastor. “O quieres seguir a Dios y dejas de ser lo que 
eres, o si no, te vas al fuego” me decían. Entonces me aparté de 
todo lo que era religión, ya no iba a la iglesia. Sinceramente, pen-
sé que yo iba a quedar completamente sola, que ya no iba a tener 
familia nunca. En el colectivo todos estaban deconstruyéndose. 
Y era un grupo que me aceptaba. Me gusta estar aquí. Puedo es-
tar aquí, aunque no crea mucho en Dios. Y sé que siguen orando 
por mí. Eso sería mi caso. (…) Nunca me bauticé, pero creo en 
Dios, pero después he recibido tanto rechazo, tanto odio de her-
manos de la iglesia, que al final me he dado la vuelta.
	- La “crítica intelectual”: Paola es la más vocal y de profunda 

reflexión intelectual sobre su experiencia, debajo lo cual carga 
sus heridas emocionales. El proceso de fe de Paola es muy re-
velador en sentido de búsqueda de una cristología personali-
zada, que ella quiere conservar al salir de la iglesia tradicional 
hacia su vida moderna o libre actual. En este proceso, parece 
interpretar a Cristo como liberador, lo cual es muy justificado 
dada su experiencia. Pero al mismo tiempo parece perder lo 
profundamente judío y afianzado en el Antiguo Testamente 
que también es el evangelio.

Paola: La falta de acción de las iglesias, el evangelio como lo vi-
vía Cristo, es también nuestra protesta. (…) Creo en Dios, soy 
seguidora de Cristo. (…) pero ahora veo el evangelio, cómo se-
guir a Jesús. Trato de fijarme en todo lo que es Cristo. De ahí he 
encontrado mucho más liberación. Me siento como más feliz, 
más a gusto y más libre. Deberíamos seguir a Jesús. Él estaba en 
las calles, con los niños, con las viudas. Eso deberíamos hacer 
como iglesia. (…) Me acuerdo antes del primer podcast, en la 
noche, estaba sola, me puse a orar, que pedía a Dios, que tal vez 
estaba en un camino de perdición, de maldad, de herejía. Es que 
yo no conocía gente que pensaba así. Tal vez el enemigo me está 
convenciendo de cosas en mi mente. Pero Dios me ha mostrado 
que no era así.
	- La “distante”: Lucía está interesada en aspectos teóricos de la 

religión, pero ya no demuestra sentimientos religiosos. La lu-



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
189

cha o tema central del colectivo Sin Vergüenza es justamente 
una resistencia en contra de las lecturas literalistas o funda-
mentalistas de la Biblia.

Lucía: Necesitamos que sean respaldados por gente que estudia 
la Biblia. No hay que oponerse a todo, no hay que refutarlo, sino 
hay que reinterpretarlo, darle un nuevo mensaje. La Biblia no 
hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela domini-
cal. Hay muchas formas de interpretar la Biblia. (…) Necesita-
mos interpretar y leer bastante sobre teología para poder hablar 
sobre estos temas. Los teólogos, por ejemplo, que realmente con 
la Biblia han explicado temas muy complejos, tal vez los tenía-
mos pensado, de repente nosotros teníamos ideas, pero no los 
podíamos respaldar correctamente.
	- El “no me cumbe”: Mauricio llega al grupo como esposo de 

Paola, no tiene antecedente de formación en una iglesia de 
este tipo, se considera “libre pensador”, no cuestiona ni busca 
una nueva forma de vivir su fe. Él se define como “libre pen-
sador”, y por ende libre del “trauma eclesial” que sufrieron las 
otras personas:

Mauricio: Soy un poco extraño, no soy cristiano, nunca lo he 
sido, tal vez nunca lo seré. No he tenido los problemas, discrimi-
nación, que ellas han sufrido. Sin embargo, hay algo que estoy de 
acuerdo, que es importante: que todos nos reconozcamos como 
iguales, sin diferencia, sin jerarquía, todos iguales. Esto me hace 
sentir cómodo aquí.

Actualmente, ninguno de los seis miembros del colectivo se congre-
ga en una iglesia. La mayoría se podrían identificar como “creyente sin 
religión” que quiere decir que creen en Dios, algunos también en Jesu-
cristo como hijo de Dios, pero se rehúsan a pertenecer a una estructura 
eclesial formal. En esto, el grupo representa un fenómeno creciente en 
el mundo10 y específicamente en América Latina, que puede ser leído 

10	 Cf. Danièle Hervieu-Léger, El peregrino y el convertido: la religión en movimiento 
(Ediciones del Helénico, 2004).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
190

como algo típico más allá de la iglesia bautista y de Bolivia.11 Justa-
mente por su rechazo al puritanismo proclamado por su iglesia, ya no 
desean participar en la institución eclesial.12

Psicológicamente es interesante observar que varios elementos de 
la iglesia que ahora ven como “fundamentalista” y dañina, están aún 
presentes actualmente como capital social. Se siente que justamente su 
historia en una comunidad de fe restrictiva, fundamentalista y rígida, 
ha construido que los lazos perduren por más de 13 años a la fecha:

	- La fuerte cohesión del grupo, que se mantiene junto y conserva 
incluso su nombre, a pesar del desarrollo individual de cada per-
sona desde la juventud hasta la edad adulta.

	- La entrega y el espíritu de voluntariado, ya que la labor actual de 
podcasts no es remunerada.

	- El respeto e integración a los padres y madres de las familias fun-
dadoras, a pesar de las diferencias y heridas emocionales sufri-
das.

	- La persistencia de sentimientos e identificaciones religiosas en la 
mayoría de los integrantes.

	- La oración (ya sea en privado como en grupo antes de comer) 
como práctica espiritual sigue siendo cotidiana.

Actualmente realizan un trabajo de comunicación socioeducativa 
externa (hacia una audiencia) en redes sociales con podcasts sobre te-
mas de teología. Principalmente entrevistan a teóloga/os que les ofre-
cen una línea más liberadora de la fe cristiana. No está tan claramente 
estructurado a quienes quieren llegar y a quienes efectivamente llegan, 

11	 Para el caso de Costa Rica consultar: Laura Fuentes Belgrave, “Cambios en las 
creencias religiosas en Costa Rica”, Siwo Revista de Teología 9, núm. 1 (2015): 
51–77.

12	 Cf. Cristián Parker G., “Pluralismo religioso y cambio de paradigma identita-
rio en el campo político latinoamericano actual”, en Símbolos, rituales religiosos e 
identidades nacionales. Los símbolos religiosos y los procesos de construcción políti-
ca de identidades en Latinoamérica, ed. Aldo Rubén Ameigeiras (CLACSO, 2014).



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
191

pero la ambición y pretensión es comunicar a otros un mensaje libe-
rador.

Mauricio: El fin del podcast, nuestra esperanza es que reflexio-
nen. Que se den cuenta que están pasando una injusticia.

A diferencia de sus ex-correligionarios, el colectivo busca en la Bi-
blia aquellos mensajes que sean liberadores.

Sara: El nombre de nuestro podcast “sobre la mesa” viene del ser-
món del monte, “nadie esconde la luz debajo de la mesa” y luego 
viene lo de la sal…13

Conclusiones para la teología práctica y pastoral

Para Oscar Soto, la resistencia se puede definir como “la lucha para 
transformar la mentalidad que legitima las estructuras de domina-
ción”.14 Para María Cecilia Leme Garcez et al., “la resistencia social se 
caracteriza por su capacidad de potenciar opciones éticas y creadoras 
de vida en el sujeto, a partir de posturas críticas”.15 Con esta compren-
sión de resistencia, el colectivo “Sin Vergüenza” califica como un grupo 
“en resistencia social” por su lucha contra la lectura fundamentalista de 
la Biblia y las expresiones de odio en comunidades de fe.

La búsqueda de este colectivo, representativo por muchos feligreses 
que salen de su institución eclesial de origen, plantea preguntas y ta-
reas a la teología, ya sea en su rama bíblica, sistemática, y más que todo 
práctica pastoral.

En lo bíblico, existe la lectura fundamentalista sobre los roles de 
género y la sexualidad especialmente de Génesis, Levíticos, Jueces 19, 

13	  Mateo 5, 15 o Lucas 11, 33.
14	  “Religión, feminismo y resistencias. Los procesos contrahegemónicos de Améri-

ca Latina en la historia reciente. Una mirada desde Mendoza, Argentina”, Crítica 
y Resistencias. Revista de conflictos sociales latinoamericanos, núm. 2 (agosto de 
2016): 158.

15	  “Resistencias, insurgencias y (re)existencias en Costa Rica: contribuciones peda-
gógicas”, Atos de Pesquisa em Educação 18 (julio de 2023): 2.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
192

Mateo 19 y las Cartas Paulinas. La traducción e interpretación de estas 
citas está en debate continuo. En contraste, lo/as autores histórico-crí-
ticos advierten que la sexualidad y la erótica del mundo greco-romano 
era muy distinta a lo que hoy se entiende, y que no se pueden traducir 
e interpretar los textos bíblicos directamente a los términos del siglo 
20-21.16 O, como dice en el excelente material didáctico de La Mesa 
Redonda Latinx:

Porque el que una denominación o la feligresía crean sincera-
mente algo que está en la Biblia, no es suficiente para probar o 
asegurar que lo es, o que es la correcta interpretación. No pode-
mos olvidar que muchas denominaciones en el pasado pensaron 
que la esclavitud era moralmente correcta y que fue justificada 
por muchos textos bíblicos—y sin embargo todas esas denomi-
naciones estaban horriblemente equivocadas.17

Eso demuestra cuán difícil es la traducción, interpretación y lectura 
comprensión de textos históricos como el de la Biblia.

En la teología sistemática, específicamente la ética cristiana y la 
cristología afirma el “amor al prójimo” como principio rector. Se reco-
noce que la “hetero-normatividad” es una categoría cultural, no ética. 
También las emociones ligadas a la sexualidad, como enamoramiento, 
pena, satisfacción etc., son construcciones sociales y por ende histó-
ricas. No sentimos lo mismo que nuestros antepasados hace mil, dos 
mil o tres mil años. Según los historiadores, hubieron dos cambios pa-
radigmáticas en la concepción europea de género y sexualidad, que 
podemos documentar a través de la literatura: uno entre los años 250-
400 d.C., coincidente con la caída del imperio romano y la cristianiza-
ción incipiente de Europa, y el otro desde 1850 hasta la fecha.18 Otros 
también añaden un cambio paradigmático fuerte alrededor del siglo 
XV, coincidente con la conquista de Abya Yala o América, la Reforma 

16	 Cf. Daniel André Gloor, “El Fundamentalismo islámico en Malasia”, Vida y Pen-
samiento 38, núm. 2 (2018): 55–82.

17	 Género, sexualidad y la Biblia (Center for LGBTQ and Gender Studies in Reli-
gion, 2016), 4.

18	 Cf. Tom Hanks, “Masculinidades (hand-out de un seminario)”, Otras ovejas Ar-
gentina, 2004.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
193

protestante y el cambio del sistema económico del feudal-agrario al 
mercantilista.19 Estos cambios culturales y antropológicos cambiaron 
los pensares, sentires y haceres de los humanos, especialmente en rela-
ción a temas como “sexo”, “matrimonio”, “puro vs impuro”, “aprobado 
vs pecaminoso”, “amor”, etc. Los cambios paradigmáticos producen in-
seguridad emocional, la cual se traduce en pensares rígidos o funda-
mentalistas. Los roles de género “tradicionales” provienen de diversos 
paradigmas, que no pueden ser automáticamente clasificados en “bue-
nos” o “malos”.

En la dimensión de la teología práctica, considero que el colectivo 
requiere un acompañamiento espiritual o pastoral, por los procesos de 
búsqueda y también para contribuir a sanar las heridas emocionales 
que impiden vivir su espiritualidad en plena comunión con Dios, con 
otros y otras y con su entorno. Un/a pastor/a no puede remplazar la 
pérdida de comunidad y cohesión que tuvieron en su adolescencia y 
juventud, pero podría ayudarles a comprender y analizar su historia, 
de dónde viene su experiencia bautista, que efectos positivos y negati-
vos ha tenido en su formación, y cuáles son las alternativas para ellos.

Se debería fortalecer la praxis comunitaria de inclusión explícita de 
la población sexo-genérica diversa (llamado “acción afirmativa” en cul-
turas anglo-sajonas), sin desatender las necesidades espirituales de las 
mayorías heteronormativas o cis-hetero. Como dice César Henríquez: 
“Por eso, es inadmisible seguir discriminando y alimentado actitudes 
homofóbicas, transfóbicas o lesbofóbicas sobre la base de categorías de 
familia unívocas, de una organización social de carácter patriarcal, de 
una ideología androcéntrica o de una interpretación binaria de la se-
xualidad. En otras palabras, hay que replantear la espiritualidad a la luz 
de los desafíos que la sexo-diversidad presenta”.20 El trabajo de Enrique 

19	 Cf. John Boswell, Cristianismo, tolerancia social y homosexualidad: los gays en Eu-
ropa occidental desde el comienzo de la era cristiana hasta el siglo XIV (Muchnik, 
1998).

20	 La presencia de una ausencia: sexodiversidad, espiritualidad y teología (DEI, 2015).



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
194

Vega-Dávila21 plantea reformar los textos litúrgicos del Padre Nues-
tro y del Credo Apostólico, para que incluyan a la población diversa. 
Se requiere una praxis pastoral afirmativa “cuir” (de la pronunciación 
en español de la palabra “queer” [chueco], que engloba la liberación 
de los roles rígidos de género y afirme las diversidades sexo-genéricas 
no heteronormativas. La religión cristiana afirma una creación por un 
Dios benevolente, y la inclusión de toda la humanidad en este recono-
cimiento de la bondad y belleza de la creación, que llamamos “fe”.

Bibliografía
Armstrong, Karen. Los orígenes del fundamentalismo en el judaísmo, el cristia-

nismo y el islam. Tusquets Editores, 2004.
Bidegain, Ana María. “El cristianismo y el cambio socio político de las mu-

jeres latinoamericanas”. Sociedad y Religión XXIV, núm. 42 (2014): 
160–93.

Boswell, John. Cristianismo, tolerancia social y homosexualidad: los gays en 
Europa occidental desde el comienzo de la era cristiana hasta el siglo 
XIV. Muchnik, 1998.

Bourdieu, Pierre. “Génesis y estructura del campo religioso”. Relaciones. Es-
tudios de historia y sociedad XXVII, núm. 108 (2006): 29–83. https://
sitios.colmich.edu.mx/relaciones25/index.php/numeros-anterio-
res/9-numero/67-relaciones-108-otono-2006-vol-xxvii.

Douglas, Mary. Pureza y peligro: un análisis de los conceptos de contaminación 
y tabú. Siglo XXI, 1973.

Fuentes Belgrave, Laura. “Cambios en las creencias religiosas en Costa 
Rica”. Siwo Revista de Teología 9, núm. 1 (2015): 51–77. https://doi.
org/10.15359/siwo.9-1.3.

Garcez Leme, Maria Cecilia. “Pedagogia social crítica e teologias da liber-
tação: caminhos que se encontram na práxis latinoamericana”. Revista 
Dialogos 18, núm. 2 (2012): 125–36. https://portalrevistas.ucb.br/in-
dex.php/rdl/article/view/3920.

21	 Cf. “Plegarias diversas, cuerpos que oran. Género, religión y lenguaje”, Debate 
Feminista 63 (2022): 53–76.



Caroline Sölle de Hilari

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
195

Gloor, Daniel André. “El Fundamentalismo islámico en Malasia”. Vida y Pen-
samiento 38, núm. 2 (2018): 55–82. http://www.ubl.ac.cr/revistas/in-
dex.php/vyp/article/view/53.

Hanks, Tom. “Masculinidades (hand-out de un seminario)”. Otras ovejas Ar-
gentina, 2004.

Henríquez, César. La presencia de una ausencia: sexodiversidad, espirituali-
dad y teología. DEI, 2015.

Hervieu-Léger, Danièle. El peregrino y el convertido: la religión en movimien-
to. Ediciones del Helénico, 2004.

Jara, Oscar H. “Educación popular y cambio social en América Lati-
na”. Oxford University Press and Community Development Jour-
nal, 2010. https://dalbandhassan.wordpress.com/wp-content/
uploads/2011/04/oxford-university-educacic3b3n-popular-y-cam-
bio-social-en-al-2010.pdf.

Jara, Oscar H. “Popular education and social change in Latin America”. Com-
munity Development Journal 45, núm. 3 (2010): 287–96. https://doi.
org/10.1093/cdj/bsq022.

La Mesa Redonda Latinx. Género, sexualidad y la Biblia. Center for LGBTQ 
and Gender Studies in Religion, 2016. https://fefamiliaigualdad.org/
wp-content/uploads/2014/03/GeneroSexualidadylaBiblia_Web.pdf.

Leme Garcez, Maria Cecilia, Priscila Calvo Campos, y José Mario Méndez 
Méndez. “Resistencias, insurgencias y (re)existencias en Costa Rica: 
contribuciones pedagógicas”. Atos de Pesquisa em Educação 18 (julio 
de 2023): 1–23. https://doi.org/10.7867/1809-03542022e11034.

Mejía Jiménez, Marco Raúl. “La Educación Popular: Una construcción co-
lectiva desde el Sur y desde abajo”. Education Policy Analysis Archives 
22, núm. 62 (2014): 1–30. https://epaa.asu.edu/index.php/epaa/article/
view/1454/1302.

Núñez Hurtado, Carlos. “Educación popular: una mirada de conjunto”. De-
cisio, 2005, 3–14.

Parker G., Cristián. “Pluralismo religioso y cambio de paradigma identitario 
en el campo político latinoamericano actual”. En Símbolos, rituales re-
ligiosos e identidades nacionales. Los símbolos religiosos y los procesos 
de construcción política de identidades en Latinoamérica, editado por 
Aldo Rubén Ameigeiras. CLACSO, 2014.



“La Biblia no hay que leerla tal como nos han enseñado en la escuela dominical”

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 177-196 – Enero/Junio 2026
196

Preiswerk, Matthias. Travesías. Itinerario pedagógico, teológico y político. Plu-
ral editores, 2022.

Sicre Díaz, José Luis. El pentateuco. Introducción y textos selectos. San Benito, 
2004.

Soto, Oscar. “Religión, feminismo y resistencias. Los procesos contrahege-
mónicos de América Latina en la historia reciente. Una mirada desde 
Mendoza, Argentina”. Crítica y Resistencias. Revista de conflictos socia-
les latinoamericanos, núm. 2 (agosto de 2016): 150–70. https://www.
criticayresistencias.com.ar/index.php/revista/article/view/76.

Vega-Dávila, Enrique. “Plegarias diversas, cuerpos que oran. Género, re-
ligión y lenguaje”. Debate Feminista 63 (2022): 53–76. https://doi.
org/10.22201/cieg.2594066xe.2022.63.2316.



Revista Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026

ENTREVISTA AL OBISPO METODISTA DEL PERÚ
CÉSAR LLANCO ZAVALETA

Una biografía de compromiso teológico y pastoral

Nidia V. Fonseca Rivera*
negomely@hotmail.es

INTERVIEW WITH THE METHODIST BISHOP OF PERU, 
CÉSAR LLANCO ZAVALETA

A biography of theological and pastoral commitment

Artículo aprobado el 25 de noviembre de 2025
Artículo recibido el 15 de noviembre de 2025

* 	 Pastora, educadora popular y teóloga costarricense. Estudios: Master en Teología 
Practica y Licenciada en Teóloga de la Universidad Bíblica Latinoamericana. Docente 
jubilada, con especialidad en el área de Teología Práctica. Diplomado en Género, 
Prostitución y trata. Bachiller en Ciencias Políticas. Pastora de la Iglesia Metodista 
Wesleyana Costarricense.



Entrevista al obispo metodista del Perú 
César Llanco Zavaleta

Una biografía de compromiso teológico y pastoral

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
197

Nidia V. Fonseca Rivera

Resumen

El presente texto describe de forma breve el ministerio pastoral del Rev. César 
Llanco Zavaleta, obispo de la Iglesia Metodista del Perú. El contenido del tex-
to es producto de una entrevista realizada al obispo César, en el contexto de la 
intersección entre realidad nacional, testimonio de la fe cristiana y formación 
teológica-pastoral. El diálogo transita desde el perfil y la trayectoria perso-
nal del obispo, hasta un análisis crítico del contexto social peruano, mar-
cado por la desigualdad y la búsqueda de justicia. En el ámbito ministerial, 
se examinan los desafíos misioneros enfrentados, destacando los procesos 
de formación teológica de las comunidades metodistas de Perú, los cuales 
son fundamentales para generar resiliencia y empoderamiento colectivo en 
contextos de crisis y diversidad de género y cultural. En consecuencia, la en-
trevista presenta los desafíos y expectativas pastorales de la Iglesia Metodista 
del Perú, planteando una visión estratégica donde la misión religiosa no solo 
busca el crecimiento espiritual, sino también una transformación social tan-
gible. Es un testimonio esencial sobre el papel de las iglesias históricas frente 
a los retos sociales y pastorales del siglo XXI.

Palabras clave: Iglesia Metodista de Perú, César Llanco Zavaleta, entrevista 
personal, ministerio pastoral, educación teológica.



Interview with the Methodist bishop of Peru, 
César Llanco Zavaleta

A biography of theological and pastoral commitment

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
198

Nidia V. Fonseca Rivera

Summary

This text briefly describes the pastoral ministry of Rev. César Llanco Zavale-
ta, bishop of the Methodist Church of Peru. The content of the text is the 
product of an interview conducted with Bishop César, in the context of the 
intersection between national reality, testimony of the Christian faith and 
theological-pastoral formation. The dialogue moves from the bishop’s profile 
and personal trajectory to a critical analysis of the Peruvian social context, 
marked by inequality and the search for justice. In the ministerial sphere, 
the missionary challenges faced are examined, highlighting the theological 
formation processes of the Methodist communities in Peru, which are funda-
mental for generating resilience and collective empowerment in contexts of 
crisis and gender and cultural diversity. Consequently, the interview presents 
the pastoral challenges and expectations of the Methodist Church of Peru, 
proposing a strategic vision where the religious mission seeks not only spir-
itual growth but also tangible social transformation. It is an essential testi-
mony to the role of historic churches in the face of the social and pastoral 
challenges of the 21st century.

Keywords: Methodist Church of Peru, César Llanco Zavaleta, personal inter-
view, pastoral ministry, theological education.



Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
199

Entrevista al obispo metodista del Perú 
César Llanco Zavaleta

Una biografía de compromiso teológico y pastoral

Nidia V. Fonseca Rivera

La teología práctica, como disciplina científica, se encarga de re-
flexionar académicamente acerca de la praxis cristiana contex-
tualizada; es decir, aquella que se encuentra situada y encarnada 

en diferentes contextos vitales: sociopolíticos, eclesiales, familiares, 
personales, barriales, culturales nacionales e internacionales. Bajo esta 
premisa, consideramos importante entrevistar al Reverendo César 
Llanco Zavaleta, Obispo de la Iglesia Metodista del Perú (IMP), con la 
finalidad de discernir y sistematizar algunos elementos teórico-prác-
ticos que se desprenden de su ejercicio del liderazgo en el ministerio 
cristiano y que nos ayudan a vislumbrar estrategias efectivas de acom-
pañamiento pastoral.

La entrevista se realizó en un tono distendido y cercano, y el desa-
rrollo de los contenidos fluyó en forma de un diálogo interpersonal en-
tre el entrevistado y la entrevistadora, quienes se conocen desde hace 
muchos años, unidos principalmente por el trabajo compartido en la 
formación educativa y la capacitación pastoral vinculada a dos institu-
ciones de educación Teológica: la Universidad Bíblica Latinoamerica-
na (ubicada en San José, Costa Rica) y el Seminario Andino San Pablo 



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
200

(en Huancayo, Perú). Asimismo, metodológicamente, la entrevista se 
trabajó bajo la forma de una narración temática, la cual fue estructu-
rada previamente por la entrevistadora para dar coherencia al relato. 
Por esta razón, es importante señalar que, aunque los contenidos aquí 
expuestos no son transcripciones literales, representan fielmente la 
interpretación de la entrevistadora y fueron debidamente revisados y 
aprobados por el propio entrevistado.

La persona: trayectoria y formación ministerial

La biografía de César Llanco Zavaleta está intrínsecamente ligada 
a la fe desde sus orígenes: nació básicamente en el seno de la iglesia, 
dado que su padre ya ejercía como pastor laico cuando César llegó al 
mundo. Su vocación de servicio se manifestó tempranamente, lo cual 
se refleja en el hecho que desde su adolescencia ya ocupaba cargos de 
responsabilidad en las congregaciones. Esto le motivó, cuando tenía 14 
años, a tomar la decisión firme de convertirse en pastor de una iglesia. 
Esta determinación lo llevó a acelerar sus pasos formativos: a los 16 
años, luego de la educación secundaria, ingresó al seminario de la igle-
sia con el objetivo de prepararse formalmente para ejercer el liderazgo 
pastoral.

Durante su formación inicial, estuvo internado en el seminario de la 
iglesia por un periodo de tres años. A la temprana edad de 20 años, la 
iglesia le asignó su primera congregación y, simultáneamente, contrajo 
matrimonio con Karina González. Su primer destino ministerial fue la 
iglesia “San Jerónimo”, ubicada a 30 minutos de la ciudad de Huancayo. 
En esta comunidad, tuvo bajo su responsabilidad pastoral a un grupo 
diverso compuesto por 20 miembros adultos, 15 jóvenes y 80 niños y 
niñas.

Dos años después de esta primera experiencia, en 1990, regresó al 
seminario de la iglesia para cursar el cuarto y quinto año de estudios. 
En este nuevo periodo académico, le asignaron como pastor respon-
sable a la iglesia “Concepción”. Su trayectoria académica dio un salto 



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
201

cualitativo en el año 2000, cuando, a través del seminario de la IMP lo-
gró viajar como estudiante a la Universidad Bíblica Latinoamericana1 
(UBL) de Costa Rica, donde pudo continuar sus estudios superiores en 
Ciencias Teológicas. Es destacable mencionar que fue la primera per-
sona que logró acceder a una plaza de estudios a través de un convenio 
internacional entre ambas instituciones.

En esta institución teológica de Costa Rica, César logró culmi-
nar exitosamente sus estudios, alcanzando los niveles académicos de 
Bachillerato, Licenciatura y Maestría. Aunque sus primeros viajes al 
Seminario Bíblico Latinoamericano (SBL) —y posteriormente a la 
UBL— los realizó en solitario, casi al finalizar su proceso académico 
logró trasladarse con su esposa y sus dos hijos por un periodo corto, 
integrando así a su familia en su experiencia formativa. Paralelamente 
a este exigente proceso de formación teológica, continuó ininterrum-
pidamente su trabajo como pastor responsable de la Iglesia Metodista 
de El Tambo.

Posteriormente, en el año 2007, fue ordenado como Presbítero. A 
partir de ese evento, fue nombrado capellán en el Colegio Andino de 
Huancayo, manteniendo simultáneamente su rol como pastor en El 
Tambo Finalmente, en reconocimiento a su trayectoria y liderazgo, en 
el año 2012 fue nombrado Superintendente del Distrito Sierra y Selva.

El contexto eclesial: estructura y liderazgo religioso

La Iglesia Metodista del Perú se define estructuralmente como una 
iglesia episcopal2, organizada territorialmente en seis distritos, cada 
uno de los cuales es liderado por un Superintendente. Actualmente, la 
iglesia se encuentra en un proceso de expansión administrativa, orga-

1	 La UBL se consolidó como Universidad privada en el año 1997, antes de esa fe-
cha, desde 1941, este centro de estudios funcionaba oficialmente como Seminario 
Bíblico Latinoamericano (SBL).

2	 Las estructuras eclesiales de tipo episcopal, se refieren a aquellas iglesias que se 
encuentran bajo la responsabilidad pastoral de personas que ejercen el obispado 
en un país, una región o varias regiones, diócesis, provincias o distritos. 



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
202

nizando un séptimo distrito en la región de la Amazonía. César ejerció 
el cargo de Superintendente del Distrito Sierra y Selva desde el año 
2012 hasta el año 2022. Fue en este último año, 2022, cuando la asam-
blea lo eligió como Obispo de la Iglesia Metodista de Perú.

Este nombramiento episcopal tiene una vigencia hasta febrero del 
2027. Aunque estatutariamente toda gestión episcopal tiene una du-
ración de cuatro años con posibilidad de reelección, debido a los re-
trasos administrativos ocasionados por la pandemia, él fue nombrado 
excepcionalmente por un periodo de cuatro años y medio. Durante 
los once años que sirvió como Superintendente, se dedicó a recorrer 
exhaustivamente las 22 iglesias que conformaban el distrito a su cargo. 
Ahora, en su función como obispo, su responsabilidad se ha ampliado 
a recorrer las 155 iglesias que están distribuidas en los seis distritos 
nacionales. Debido a esta movilidad constante, bien podríamos deno-
minarlo el “Obispo Itinerante”.

El contexto social nacional: desafíos y misión profética

El contexto en el que César asume el obispado se caracteriza sobre 
todo por los grandes desafíos pastorales derivados de la pandemia del 
Covid-19 (2020-2023) y la etapa de pospandemia (2024 en adelante). 
A nivel regional, se calculó que en toda América Latina hubo un re-
traso social de tres décadas a causa de la pandemia, lo cual implica un 
incremento del empobrecimiento, una alta deserción de la población 
estudiantil tanto en primaria como en secundaria, una resistencia de 
las congregaciones a volver a reunirse físicamente y una vulnerabiliza-
ción cada vez mayor de las familias, no solo por la condición econó-
mica precaria, sino también por los duelos no cerrados de familiares 
fallecidos por el Covid-19.

Particularmente en el Perú, el escenario político fue convulso: se 
experimentó el triunfo de un presidente de origen popular e indíge-
na que, a corto plazo, fue desplazado por un golpe de estado, lo que 
endureció las condiciones de sobrevivencia debido a la inestabilidad 



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
203

sociopolítica. Ante esta realidad, surge la interrogante: ¿Cuánto de esta 
situación ha desafiado a la iglesia en todos sus ministerios y, en parti-
cular, a su ministerio profético? Es fundamental recordar que el minis-
terio profético no solo se limita a denunciar la injusticia estructural, 
sino que también puede determinarse como una voz que alerte sobre 
la importancia de la ética y la transparencia en el manejo de los fondos 
públicos, y principalmente en su rol pastoral de acompañar a quienes 
se atreven a desafiar a los gobernantes, sabiendo que estos activistas 
pueden ser perseguidos y desaparecidos. En todo caso, el ministerio 
profético asume simultáneamente formas de denuncia del pecado es-
tructural y de anuncio esperanzador de la responsabilidad que tene-
mos de construir un mundo más digno y justo.

El Obispo César afirma que la iglesia, a pesar del adverso contexto 
sociopolítico y sanitario, no detuvo su participación y compromiso en 
los espacios ecuménicos, lugares donde se acuerpan y fortalecen las 
voces proféticas, las cuales son los medios para que la misión proféti-
ca de la iglesia se haga efectiva y eficaz. Sin embargo, la característica 
principal de llevar a cabo esta voz de denuncia y anuncio no ha sido a 
través de pronunciamientos públicos estridentes, sino que se ha cen-
trado en la práctica puntual de acompañar pastoralmente a las vícti-
mas de las injusticias sociales y de la crisis sanitaria, lo cual se logra al 
responder de manera efectiva a sus necesidades puntuales.

Por ejemplo, en regiones como Puno, Ayacucho y Cuzco –donde 
lamentablemente han sido asesinados líderes evangélicos– las iglesias 
metodistas locales, junto con sus pastores, han acompañado cercana-
mente a las familias afectadas. Desde el ministerio a cargo del obispo, 
se ha brindado apoyo de una manera concreta, pero sin mucho bullicio. 
En ese sentido César señala lo siguiente: “Hemos colaborado económi-
camente, se han abierto espacios físicos para hospedaje y alimentación, 
para que lleguen a la capital a demandar justicia. Sabemos que el país 
se ha polarizado y esto por supuesto se refleja en la iglesia también”. Los 
pastores ubicados en esas zonas de conflicto han trabajado arduamente 



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
204

junto con sus comunidades en el discernimiento crítico sobre su situa-
ción, tanto a nivel teológico y pastoral como social y político.

Además, en los últimos meses, la iglesia se ha mostrado muy activa 
en el campo ecológico, siendo parte comprometida públicamente en 
la defensa de los bosques tropicales. También, la IMP integra el Con-
sejo Interreligioso, reuniéndose anualmente para realizar una oración 
simbólica transmitida por los medios: “El país debe ver el ejemplo de 
las iglesias cristianas que se unen junto con otras espiritualidades para 
interceder por el país, es un gran ejemplo de unidad, porque el país 
está fragmentado” (César). Este trabajo con ecuménico que promueve 
el diálogo entre las iglesias cristianas y las espiritualidades ancestrales, 
también se refleja en el compromiso que la iglesia está asumiendo en el 
tema ecológico, aprendiendo e incorporando estrategias sobre el cui-
dado de la Creación a partir de los saberes y creencias de las comuni-
dades indígenas. En ese sentido, César también indica lo siguiente: “En 
los últimos meses estamos muy activos en el campo ecológico, somos 
parte activa y comprometida públicamente sobre todo en cuanto a los 
bosques tropicales” (César).

En el contexto propiamente político y de los movimientos socia-
les, la iglesia está participando activamente en la conmemoración del 
Informe de la Comisión de la Verdad, dado que este documento puso 
en evidencia las atrocidades cometidas por los gobiernos pasados. Por 
otro lado, algunos pastores de la iglesia han participado en la marcha a 
favor de Palestina. Estas experiencias personales o por parte de algunos 
sectores de la iglesia, han generado polarización en algunas congrega-
ciones, pero, según César, también han abierto la posibilidad para el 
diálogo ecuménico sobre cuestiones relevantes para el cristianismo:

Entonces, nos desafiaron a abrir un diálogo sobre ecumenismo, 
porque nosotros nos hemos declarado como una iglesia ecumé-
nica. En el espacio de los pastores hemos iniciado este diálogo 
para que a su vez ellos puedan compartir con sus congregacio-
nes los desafíos y preocupaciones al respecto. El segundo tema 
en reflexión colectiva es la pregunta: ¿Es Israel el pueblo de Dios? 



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
205

Se trata de abrirse a reflexionar juntos antes de dar una posición 
(César).

Este contexto peruano, refleja una tendencia mundial preocupante: 
retroceso significativo en el campo de los Derechos Humanos, labora-
les y demás garantías fundamentales. En América Latina, la tendencia 
es a profundizar las desigualdades, por lo que es urgente discernir so-
bre estas y otras situaciones que impactan la calidad de vida de todas 
las personas. Los espacios pastorales permiten precisamente discernir 
sobre estos temas cruciales, aunque esto en algunos momentos puede 
implicar el riesgo de divisiones o cismas al interior de las iglesias. La 
postura del Obispo en este sentido es clara:

Creemos que no es necesario reducir el testimonio a una declara-
ción pública, sino que debemos asumir un testimonio cotidiano, 
la voz profética debe ser levantada en todos los espacios. La IMP 
siempre desde su cabeza episcopal se ha caracterizado porque el 
testimonio debe ser de cada miembro en su vida cotidiana y bajo 
ese entendimiento hemos podido balancear la vida congregacio-
nal en medio de las polarizaciones (César).

En cuanto a las situaciones de género y la realidad de las mujeres, 
la iglesia está trabajando arduamente en la elaboración de protocolos 
estrictos sobre las relaciones y el cuidado de la vida en general, y de 
las mujeres en particular. Las violencias domésticas y eclesiales (reli-
giosas), como las relaciones impropias, representan un desafío institu-
cional fundamental. La iglesia ha sido contundente en no permitirlas. 
Como iglesia nacional hemos tenido que reconocer que no hemos ge-
nerado suficientes acompañamientos pastorales y procesos de capa-
citación comunitaria para la transformación personal y colectiva, así 
como para la recuperación integral de la dignidad de quienes han sido 
víctimas de la violencia de género en cualquiera de sus diferentes for-
mas. Sin embargo, si las personas que han violentado a su prójimo no 
muestran voluntad de reconocer sus acciones y de hacer procesos que 
les permitan transformarse, no se puede tener tolerancia; en esto la 
iglesia es clara.



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
206

Voz profética y publicaciones de educación cristiana

La “vos profética” se refiere al área de publicación que la iglesia ha-
bilitó desde el año 2019 en el Departamento de Educación Cristiana. 
Las publicaciones abordan y documentan los temas de la agenda ecle-
sial y de los diferentes contextos sociales locales, por ejemplo: historia 
y desafíos de la iglesia en diferentes épocas, vida en familia, cultura de 
la paz en contextos de violencia, vida congregacional, relaciones de gé-
nero y otros. El objetivo es educar para una vida con relaciones sanas, 
equitativas y armoniosas con el entorno. Estos materiales los utilizan 
todas las congregaciones. Para determinar los temas y el cronograma 
editorial, el obispo designa una persona como representante distrital 
en el Departamento de Educación Cristiana. En este contexto, se cuen-
ta con la valiosa asesoría de Ruth Mooney (ver imagen 1), experta en 
este tipo de publicaciones, cuyo rol consiste no solo en la producción 
de materiales, sino también en capacitar y formar a los equipos que es-
criben e investigan (ver imagen 2), asegurando así la calidad teológica 
y pedagógica de los productos finales.

Imagen 1
Ruth Mooney (segunda de izquierda a derecha) con el equipo de 

trabajo del área de publicaciones de la IMP

Fuente: Base de datos del Seminario Teológico Wesleyano.



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
207

Imagen 2
Materiales didácticos elaborados por el equipo de trabajo del área de 

publicaciones de la IMP

Fuente: Base de datos del Seminario Teológico Wesleyano.

Desafíos eclesiales y administrativos: la herencia de la 
autogestión

Al haber servido como Superintendente, César ya había experimen-
tado los desafíos nacionales y mundiales que provocó la pandemia, ex-
periencia que le facilitó enfrentar asertivamente las críticas y las posi-
ciones polarizadas al interior de la iglesia nacional. Sobre la pregunta 
a cómo enfrentaron este problema durante la pandemia, César explica 
que se experimentó el uso intensivo de las redes sociales para evitar la 
pérdida del espíritu congregacional:



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
208

Cierto, se usó Skype, Zoom, se usaron varias herramientas tec-
nológicas y, semanalmente reunía, por estos medios, a todos los 
pastores por hora y media para evaluar la situación y tomar de-
cisiones. Pero el desafío fue en cuanto a la administración de los 
sacramentos por la consagración de los elementos. Se rompió con 
lo establecido y se decidió consagrarlos en forma virtual para la 
eucaristía y se decidió aplazar los bautizos. A fines del 2020 ya los 
pastores manejaban la tecnología bastante bien (César).

Poco a poco, en el 2022, se restablecieron las reuniones físicas, pero 
persistía una resistencia en las congregaciones a las reuniones entre 
semana. Los templos solo se abrían para la reunión dominical. En estas 
condiciones nacionales y eclesiales, César llegó al episcopado en julio 
del 2022, encontrándose con nuevos y complejos desafíos. Según él 
estos desafíos fueron sobre todo de dos tipos:

Primero fue el económico, había un déficit que equivalía a 
US$40.000 y el segundo fue lo relativo a la Misión, pues había 
que retornar a los templos, animar los ministerios establecidos y 
analizar si el nuevo contexto ameritaba otro tipo de presenciali-
dad eclesial (César).

Un aspecto crucial de la iglesia nacional es la herencia de autoges-
tión. Los misioneros que fundaron la IMP también fundaron colegios 
como una forma de dar testimonio de la ética protestante y como me-
dio de autogestión para la Iglesia Nacional. Estos son colegios que tie-
nen más de cien años de fundados. En total son cuatro colegios de 
educación preescolar, primaria y secundaria; tres de ellos con una po-
blación de más de 800 estudiantes y uno con 400 estudiantes, siendo 
su público meta las familias de clase media alta de los lugares donde 
funcionan.

Durante la pandemia, estos centros educativos también se vieron 
gravemente afectados. Para sostener las responsabilidades económicas 
y no despedir al personal, ni desesperar a las familias en sus condicio-
nes socioeconómicas, los colegios recurrieron a préstamos bancarios. 
Esta situación llevó a la decisión de suspender la “cuota conexional” 
que estos colegios aportan a la Iglesia Nacional para ser redistribuida 



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
209

en todos los distritos, un ingreso del cual depende el 70% de la planilla 
nacional. Hoy se ha decidido establecer una cuota conexional fija, a fin 
de que los colegios puedan fortalecerse en su gestión administrativa.

El déficit eclesial era equivalente a 40.000 dólares norteamericanos. 
Por esa razón, hubo que ajustar rigurosamente el presupuesto nacional 
de la iglesia para resolver la deuda y permitir que los colegios sanearan 
sus obligaciones bancarias. Actualmente, solo un colegio sigue en con-
dición vulnerable. La experiencia vivida desafía a la iglesia a ampliar la 
propuesta de autogestión, con el objetivo de que los siete distritos pue-
dan ser más independientes en su gestión administrativa, alcanzando 
al menos un 50% de autonomía. Por ello, se está invitando a las con-
gregaciones locales a sostener a sus pastores mediante cuotas conexio-
nales que van al fondo de la tesorería nacional para el salario pastoral.

La realidad es que, de las 155 iglesias locales, solo el 45% cuenta con 
pastores ordenados pagados por los fondos de la tesorería nacional; el 
resto de las congregaciones son acompañadas por predicadores laicos 
voluntarios, lo cual constituye otro desafío administrativo y pastoral 
a resolver. Otro proceso de autogestión proviene de los alquileres de 
edificios o locales pequeños de la IMP. En esta área, se está afrontando 
una situación difícil con una inmobiliaria que ha generado críticas in-
ternas, pero se espera superar estos inconvenientes confiando en que la 
demanda interpuesta es justa y correcta.

Desafío misionero: koinonía y duelos pendientes

Al definir los desafíos en cuanto a la Misión, César identifica dos: 
resistencia para asistir al templo y los duelos no cerrados por las pér-
didas en la pandemia. Cada uno de estos desafíos de la misión de la 
iglesia tienen sus propias características, las cuales de describen a con-
tinuación desde la perspectiva del obispo.



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
210

Resistencia para asistir al templo

Según el obispo, las congregaciones metodistas del Perú se han acos-
tumbrado a recibir el mensaje de Dios en el hogar, sin darse tiempo 
para generar las condiciones que permitan cambiar una vida familiar 
caracterizada por el individualismo, el consumismo y la vulnerabilidad 
de los vínculos afectivos, azotados por las violencias estructurales y las 
urgencias de la salud personal y de procesos educativos. No hubo tiem-
po de evaluar la vida comunitaria, pues la pandemia obligó a trasladar 
abruptamente la vida congregacional a las casas.

Asimismo, se ha detectado cierta comodidad que genera un poco 
de dificultad para la consolidación de una fe comunitaria y comprome-
tida: recibir el “mensaje de Dios” sin que este afecte las costumbres ge-
neradas en los últimos años en la convivencia familiar, personal y con-
gregacional. Esto obliga al Cuerpo Pastoral a discernir profundamente 
acerca de del significado de la koinonía en las congregaciones. En este 
contexto, la pregunta central es: ¿cómo abrir los templos y cómo “re-
encantar” a las familias para que regresen a la costumbre de participar 
de forma activa en las actividades y acciones eclesiales programadas? 
En todo caso, este aspecto es un llamado a comprender el significado 
bíblico, teológico y pastoral de la vida en comunidad de fe, es decir, de 
la vida en koinonía:

En todo caso, la koinonía es una experiencia significativa de vida 
compartida, donde la espiritualidad no es evasión de la realidad 
social, sino una praxis cristiana encarnada, responsable y com-
prometida con esa realidad. Este enfoque koinónico también im-
plica interpelar las tendencias modernas que se han enquistado 
en la sociedad —y en las estructuras eclesiales— centradas en el 
éxito personal (individualismo), la autosuficiencia (egoísmo), la 
acumulación (consumismo) y la competencia (insolidaridad), en 
detrimento de los lazos comunitarios de inclusión, desprendi-
miento, solidaridad y comunión.3

3	 Angel-Eduardo Román-López-Dollinger, “Koinonía como modelo de comuni-
dad alternativa: Desarrollo de comunidades de fe en contextos complejos”, Teolo-
gía Práctica Latinoamericana 4, núm. 2 (2025): 7.



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
211

Otro factor determinante para trabajar apropiadamente las comuni-
dades de tipo koinónico en la IMP es de tipo etario, ya que, en la etapa 
pospandemia se logró determinar que la mayoría de las personas que 
se congregan en las comunidades son personas adultas mayores, mien-
tras que las generaciones más jóvenes participan o asisten muy poco 
a estas comunidades. Ante esta situación, la IMP ha decidido transpa-
rentar las estadísticas de membresía, con el fin de elaborar estrategias 
claras que permitan enfrentar el desafío de volver a congregarse y par-
ticipar activamente en las comunidades. Inclusive en la actualidad, un 
30% de las iglesias mantienen programas en línea entre semana. Esto 
también ha generado algunos problemas de diálogo y entre las perso-
nas de las comunidades y de acompañamiento pastoral por parte del 
liderazgo eclesial, ya que algunas voces han calificado de “falta de fe” 
a las personas que se resisten a regresar a los templos. Además, se ha 
evidenciado que las actividades en el ministerio evangelístico se han 
debilitado, lo cual representa un desafío pastoral mayor.

Los duelos pendientes por las pérdidas en la pandemia

La vida compartida en la comunidad, también tiene otras asigna-
turas pendientes, por ejemplo, los duelos no cerrados por las pérdidas 
de seres queridos durante la pandemia. Estos duelos no se han traba-
jado adecuadamente y, por ello, se constituyen en un asunto doloro-
so y pendiente, pues los primeros fallecidos se entregaban envueltos 
(completamente cubiertos) y sin ninguna comprobación por parte de 
los familiares de que el cuerpo recibido pertenecía realmente a su ser 
querido. Por otra parte, el entierro se realizaba en soledad absoluta, 
con solo una o dos personas de la familia presentes. El dolor está aún 
vivo, pero no se ha asumido institucionalmente como se debería hacer, 
ni se han elaborado los ritos necesarios para despedirse de las perso-
nas fallecidas. Por lo general los duelos se superan a los tres años, sin 
embargo, en estos casos particulares, aunque se quedan los bonitos re-
cuerdos –y algunos no tan bonitos– de la persona que se ha fallecido, 
existen sospechas de duelos que inclusive no han sido superados. A 



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
212

esto se suma la posibilidad de que haya personas resentidas con las 
iglesias o el liderazgo pastoral, por la soledad vivida durante este pro-
ceso de pérdida, pues no recibieron ningún tipo de acompañamiento 
explícito, ya sea porque la iglesia no se los ofreció explícitamente o 
porque no lo solicitaron.

En consecuencia, la IMP tiene una enorme tarea y responsabilidad 
en este contexto: desarrollar programas pastorales orientados a acom-
pañar asertivamente los duelos pendientes derivados de las pérdidas 
sufridas durante la pandemia, especialmente cuando el sufrimiento 
ha sido colectivo, afectando a familias enteras, comunidades locales 
y a toda la sociedad. En todo caso, la importancia de cerrar los duelos 
pendientes radica en el hecho que los rituales y símbolos religiosos 
forman parte de los procesos psicológicos y pastorales que permiten a 
las personas y comunidades recuperar o superar el ciclo emocional de 
crisis que han experimentado.

Formación teológica e identidad metodista

En relación a los desafíos vinculados a la formación teológica en el 
contexto de la identidad metodista, cabe destacar que, históricamente, 
la iglesia se ha preocupado por formar a sus líderes eclesiales. El pro-
ceso consiste en convocar a las personas candidatas y ofrecerles una 
formación en ministerio por tres años y un cuarto año en formación 
en teología. El primer título en Ministerio Pastoral les permite a las 
personas estudiantes concursar para ser pastores o pastoras ordenadas. 
Esta responsabilidad de la formación pastoral y teológica ha recaído en 
el Seminario Teológico Wesleyano de Perú, el cual tiene un convenio 
con el Seminario Andino San Pablo, que a su vez cuenta con el reco-
nocimiento académico de la UBL (ver imágenes 3 y 4). También ofrece 
formación al liderazgo o predicadores laicos que a mediano plazo pue-
den asumir tareas pastorales. Actualmente, dos de los estudiantes del 
Seminario se han graduado en la UBL, gracias a que se beneficiaron del 
convenio entre ambas instituciones.



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
213

Imagen 3
Reverenda Rebeca Luza Salazar (rectora) junto a estudiantes que se 

graduaron en el Seminario Teológico Wesleyano en el año 2024

Fuente: Base de datos del Seminario Teológico Wesleyano.

Imagen 4
Obispo César Llanco Zavaleta junto a estudiantes que se graduaron 

en el Seminario Teológico Wesleyano en el año 2024

Fuente: Base de datos del Seminario Teológico Wesleyano.



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
214

Sin embargo, el hecho de que solo 40% de las 155 iglesias locales 
cuenten con pastores o pastoras con formación teológica formal, plan-
tea un desafío muy complejo, no solamente en términos económico, 
sino sobre todo en la calidad del perfil teológico y pastoral de las per-
sonas responsables de las comunidades de fe. Otro aspecto relevante en 
este sentido, es el desafío de sostener a las congregaciones solamente 
con un liderazgo voluntario, generalmente carismático y con poca for-
mación teológica, coloca a la iglesia en la disyuntiva acerca de cómo 
fortalecer el compromiso cristiano, sin entrar en conflictos desgastan-
tes con algunas corrientes internas que consideran que la función de la 
iglesia es fortalecer la identidad metodista. Esto se refleja en el hecho 
que existen muchas corrientes de iglesias metodistas externas que in-
fluyen demasiado en la identidad, comprensión, interpretación y con-
textualización de los textos bíblicos. Por esa razón, César considera 
que es importante comprender la función de la formación teológica y 
no reducirla solamente a la identidad metodista:

Más que una identidad metodista, nos debemos preocupar por la 
identidad cristiana, pues hay planteamientos teológicos extraños 
que vienen del neopentecostalismo o de posturas fundamentalis-
tas que hacen mucho daño a la vida congregacional y sobre todo 
en el discernimiento acerca de la interpretación de los textos bí-
blicos (César).

Como se puede apreciar, según la opinión del propio obispo, esta si-
tuación o conflicto entre identidad metodista y compromiso cristiano 
se puede superar con mayor facilidad a través de la formación bíbli-
co-teológica, pero esto requiere tiempo e inversión sostenible. Es cru-
cial que los pastores y pastoras que se han formados se animen a edu-
car a sus congregaciones en el campo bíblico-teológico, el ecumenismo 
y la lectura contextual. Falta generar más formación para el liderazgo 
laico y asegurar el uso de las publicaciones de Educación Cristiana. 
Asimismo, es urgente producir publicaciones sobre la identidad cris-
tiana-metodista; si no se prepara pronto a la iglesia en esto, a mediano 
plazo podría haber un cisma debido a estas corrientes externas –y a 
veces internas– conservadoras.



Nidia V. Fonseca Rivera

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
215

Conclusiones

Del diálogo sostenido con el obispo César Llanco Zavaleta durante 
la entrevista, se desprenden cinco conclusiones fundamentales. La pri-
mera de ellas es que, aunque las iglesias puedan tener una estructura 
episcopal, piramidal o jerárquica, es posible y necesario incluir al cuer-
po pastoral y a las representaciones locales y ministeriales en la toma 
de decisiones. Esto implica mantener un liderazgo itinerante, donde el 
obispo se hace presente en los lugares y congregaciones locales, inte-
grándose a la vida en comunidad.

La segunda conclusión es que, para sostener el ministerio profético, 
no es suficiente una declaración oficial; lo más importante y funda-
mental es discernir las posturas junto con el liderazgo y otorgar liber-
tad de expresión y de acción.

El tercer ele aspecto derivado de la entrevista confirma algo que 
está directamente vinculado con la teología práctica como disciplina 
académica: que la educación teológica es fundamental e insustituible 
para la vida congregacional.

El cuarto elemento es la necesidad de un diálogo constante con el 
cuerpo pastoral a fin de discernir juntos los desafíos, aciertos y debi-
lidades familiares, congregacionales e institucionales, para determinar 
colegiadamente los caminos coyunturales de los acompañamientos 
pastorales y ministerios. Sobre todo, en casos donde hay que enfren-
tar comunitariamente situaciones de crisis, tales como las resistencias 
para asistir al templo y los duelos pendientes de las pérdidas de seres 
queridos durante la pandemia.

Finalmente, a través de la entrevista se ha podido confirmar que, 
en la IMP, la calidad de la vida espiritual personal y familiar van indi-
solublemente de la mano con la experiencia de la vida en-comunidad, 
es decir, se cristaliza donde la koinonía se constituye en instrumento 
práctico y simbólico de la vida relacional, donde el amor, la solidaridad 
y la justicia son una forma de expresar el ministerio pastoral de denun-
cia y anuncio que exige el testimonio cristiano.



Entrevista al obispo metodista del Perú César Llanco Zavaleta

Teología Práctica Latinoamericana – Vol. 5, No. 1, pp. 197-216 – Enero/Junio 2026
216

Bibliografía
Román-López-Dollinger, Angel-Eduardo. “Koinonía como modelo de co-

munidad alternativa: Desarrollo de comunidades de fe en contextos 
complejos”. Teología Práctica Latinoamericana 4, núm. 2 (2025): 5–10.


	_Hlk211866246

