
		
			[image: 0_ARoman_v5n1.png]
		

	
		
			Angel Eduardo Román-López Dollinger

			Praxis cristiana en clave hermenéutica

			Experiencias pastorales liberadoras en América Latina

			Es una profunda satisfacción y alegría presentar este número de la revista Teología Práctica Latinoamericana, la cual es un proyecto de producción científica de la Escuela de Ciencias Teológicas de la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL). El título de este número no solo refleja un enunciado programático de la hermenéutica teológica y pastoral, sino también es un llamado urgente a fortalecer la reflexión crítica y productiva sobre los desafíos más apremiantes del quehacer teológico latinoamericano y caribeño. La teología práctica construida a partir de la reflexión crítica de las realidades de nuestros pueblos y culturas, no puede limitarse a ser una disciplina hermenéutica abstracta, sino debe seguir asumiendo el compromiso de construir conocimiento teológico que transforme realidades adversas. Esta exigencia teórica y práctica obedece a que la vitalidad metodológica de la teología práctica latinoamericana reside en su capacidad de interpretar el kairós histórico desde la fe y, de este modo, impulsar la praxis cristiana transformadora. En esta entrega de la revista, invitamos a las personas lectoras a sumergirse en una reflexión crítica sobre la intersección de los tres ejes fundamentales que abordan los artículos y que se sitúan en el desafiante y complejo contexto de la pastoral latinoamericana: hermenéutica teológica, praxis cristiana e imaginarios religiosos.

			En la teología práctica latinoamericana, la hermenéutica es un instrumento metodológico que condensa conocimientos teológicos derivados de experiencias pastorales. La praxis cristiana en clave hermenéutica implica, entonces, reconocer que el compromiso de la fe es, sobre todo, un proceso de interpretación teológica, pues en toda acción pastoral —desde la más sencilla hasta la más compleja— media una comprensión del mundo, de Dios, del ser humano y de sus acciones. Por ello, la hermenéutica debe ser una epistemología de la acción transformadora y no solamente un ejercicio teórico de interpretación. En este contexto la pregunta hermenéutica crucial no se centra solo en el mensaje de un texto (sagrado), sino en el significado que ese mensaje tiene para las comunidades y en cómo se debe responder pastoralmente a ese significado. En este punto, los símbolos e imaginarios religiosos adquieren gran relevancia, ya que dan forma a la religiosidad popular y a la práctica pastoral, manifestándose en forma de metáforas, narrativas locales y otras representaciones culturales de la fe.

			En el ámbito latinoamericano, esta articulación se concreta en la circularidad hermenéutica, una metodología clave de la teología latinoamericana de la liberación, compuesta por tres mediaciones dialécticamente interconectadas y orientadas a la transformación social: ver-juzgar-actuar. La mediación ver exige una lectura crítica de las realidades de vulnerabilidad y exclusión social. La mediación juzgar consiste en la interpretación teológica de esa realidad a la luz del Evangelio. Finalmente, la mediación actuar es la respuesta praxiológica (pastoral) que busca reconfigurar el mundo en perspectiva del Reino de Dios y su justicia. No obstante, los complejos desafíos actuales de las sociedades latinoamericanas, como la crisis ecológica, el empobrecimiento sistemático, la migración forzada, la violencia de género, el fundamentalismo religioso y los discursos de odio, exigen interpretaciones teológicas capaces de expandir esta matriz hermenéutica liberadora. Esta expansión se desarrolla en tres direcciones clave, todas ellas presentes en los artículos de este número: hermenéutica desde el cuerpo y la identidad, hermenéutica del símbolo y del imaginario religioso, y hermenéutica decolonial de la resistencia.

			La hermenéutica desde el cuerpo y la identidad reconoce el cuerpo como locus teológico. Desde la identidad de género, esto implica que el cuerpo violentado —como el de las mujeres migrantes, con discapacidad o con liderazgo religioso— se constituye en el texto sagrado para interpretar la realidad y construir nuevos conocimientos y saberes teológicos. Este enfoque es crucial porque la fe se experimenta en la corporalidad marcada por el género, la cultura y la funcionalidad, sentando así las bases de una hermenéutica interseccional.

			La hermenéutica del símbolo y del imaginario religioso recupera la dimensión teológica-pastoral de estos elementos, a menudo subestimados, pero que son fundamentales para comprender las experiencias de fe populares. Esta hermenéutica busca construir nuevos símbolos e imaginarios religiosos que fomenten pastorales liberadoras y del cuidado mutuo, concibiendo, por ejemplo, a Dios como Madre/Padre de amor incondicional. Este enfoque se puede considerar como una hermenéutica de la de-construcción y co-construcción, pues su fin es desarticular imaginarios coloniales, patriarcales y exclusivistas para crear colectivamente metáforas del Reino de Dios inclusivas y liberadoras.

			Por último, la hermenéutica de la resistencia decolonial busca ser una alternativa a los imaginarios hegemónicos basados en la colonialidad del saber y del poder. Según esta hermenéutica el poder patriarcal en contextos eclesiales no es un accidente histórico, sino producto de la lógica colonial. Por ello, la interpretación teológica crítica debe partir de una hermenéutica de la desobediencia epistémica, leyendo la Biblia, la tradición y las experiencias de vida desde los márgenes, es decir, desde las epistemologías del Sur. En ese sentido, para las mujeres y personas indígenas, afrodescendientes, inmigrantes y discapacitadas, la fe se convierte en un acto radical de agencia y empoderamiento que resignifica lo divino desde sus propias experiencias de resiliencia, distanciándose así de doctrinas impuestas por la tradición colonial.

			Sobre la base de estas reflexiones, presentamos los siete artículos de este número de la revista, en los cuales se ofrecen herramientas hermenéuticas de gran valor, incluyendo análisis teológicos-pastorales y reflexiones derivadas de entrevistas que muestran las implicaciones prácticas de esta hermenéutica.

			El primer artículo, escrito por Sara Baltodano Arróliga, ofrece una reflexión hermenéutica-pedagógica para la teología práctica, abogando por un acompañamiento pastoral que trascienda lo discursivo para ubicarse en el universo simbólico y metafórico. A partir de un estudio de caso con un adolescente Ngäbe, la autora articula tres ejes conceptuales: enfoque narrativo, hermenéutica teológica ecofeminista y el papel teórico-práctico de la imaginación. Para la autora, la imaginación productiva conduce a una ética transformadora del cuidado. Al validar hermenéuticamente las cosmovisiones indígenas, subraya que las metáforas personales y colectivas son claves para comprender conflictos y anhelos profundos. Este aporte es un ejemplo concreto de interseccionalidad práctica, recordando que el acompañamiento pastoral también exige estar en sintonía con el lenguaje no verbal del alma.

			El segundo artículo, escrito por Josseth Danisa Cortés Portuguez, analiza la tensión teológica en torno al ministerio de las mujeres en la Iglesia de Dios Evangelio Completo en Costa Rica. La autora critica las interpretaciones bíblicas literalistas y patriarcales que han restringido históricamente el liderazgo pentecostal femenino, proponiendo un cambio de paradigma hermenéutico. Para ello, recurre a un sólido andamiaje metodológico que integra la estructura circular de la comprensión, los tres polos del método teológico, la desobediencia epistémica y la circularidad hermenéutica. La autora rescata el liderazgo histórico de mujeres pentecostales, validando la experiencia espiritual y el liderazgo femenino como fuentes legítimas de conocimiento teológico que promueven justicia de género en el ámbito pentecostal.

			El tercer artículo, escrito por Dayana Michel Moterrosa Sánchez, aborda la discapacidad desde la perspectiva pastoral, un tema históricamente invisibilizado y cargado de estigmas religiosos. La autora busca desmantelar las narrativas que la conciben la discapacidad como un castigo divino o como un mero objeto de caridad. Propone, en cambio, pasar de una pastoral para personas con discapacidad a una pastoral con ellas. Esto implica criticar los modelos (imaginarios) teológicos excluyentes y, a la vez, co-construir comunidades de fe auténticamente acogedoras y accesibles. Un aspecto vital de su aporte es el llamado que hace a fomentar una eclesiología de la comunión, donde la diversidad se perciba como una riqueza del Cuerpo de Cristo.

			El cuarto artículo, escrito por Nidia Fuentes Menjivar, examina la resignificación de la fe en mujeres hispanas inmigrantes en el contexto estadounidense, donde la exclusión, el desarraigo y el racismo operan como un crisol que purifica la fe, de estas mujeres forzándolas a reinterpretar lo sagrado desde sus cuerpos y luchas cotidianas. Desde una perspectiva decolonial, la autora muestra la forma en que esta espiritualidad encarnada deriva en un acto radical de agencia, empoderamiento y resistencia. Aquí la fe funciona no solo como consuelo ante el trauma de la migración, sino como fuente de resiliencia y empoderamiento colectivo. Al redefinir su relación con lo divino fuera de las doctrinas patriarcales, estas mujeres desafían simultáneamente los discursos religiosos hegemónicos y proponen una teología viva que emerge desde los márgenes.

			El quinto artículo, escrito por Juan Pablo Vega Carvajal, es una reflexión teológica sobre la exclusión histórica de las mujeres en el cristianismo patriarcal. El autor afirma que las epistemologías coloniales y los imaginarios religiosos patriarcales promueven la injusticia de género, violentan a las mujeres y les impiden el acceso a los espacios religiosos (eclesiales) de poder. Una clave hermenéutica alternativa es reconfigurar la presencia de las mujeres como sujetos teológicos legítimos. El autor concluye con unas orientaciones metodológicas para construir una teología con equidad de género. Asimismo, hace un llamado solidario a desmantelar las estructuras de poder masculinizantes y a construir comunidades de fe más justas y evangélicas.

			El sexto artículo, escrito por Caroline Sölle de Hilari, es un análisis, a través de una entrevista, de la experiencia del colectivo “Sin Vergüenza” de Bolivia, el cual surgió como una obra misionera bautista y se distanció de su iglesia de origen debido a sus interpretaciones patriarcales sobre género y sexualidad. Sus miembros ven esta ruptura como un “trauma eclesial”, pero a la vez consideran su vivencia eclesial anterior como un “capital social”. En su nuevo caminar, el colectivo construye una nueva hermenéutica teológica a partir de la relectura de textos bíblicos y de su labor socio-educativa. Su experiencia refleja la importancia de construir comunidades de fe alternativas y afirmativas, donde un acompañamiento pastoral abierto prevalece para sanar las heridas producidas por imaginarios religiosos conservadores.

			El séptimo artículo, escrito por Nidia V. Fonseca Rivera, es una entrevista que describe la experiencia pastoral del obispo de la Iglesia Metodista del Perú César Llanco Zavaleta, cuya trayectoria ministerial y pensamiento teológico tiene como base la herencia de la Reforma Protestante: una iglesia que se reforma constantemente. Para el obispo es muy importante que la presencia pastoral activa de la comunidad haga realidad el principio wesleyano de “el mundo es mi parroquia”. Por ello, la misión de la iglesia es salir a la calle y acercarse al sufrimiento cotidiano de las personas, para acompañarlas desde sus propias realidades y poniendo énfasis en el valor pastoral de la dimensión lúdica, la cual, junto al estudio y la reflexión teológica crítica, permite fomentar la construcción de comunidades de fe saludables.

			El equipo editorial de la revista confía que esta colección de reflexiones teológicas y pastorales sea una fuente de motivación y un catalizador para una reflexión teológica y una práctica pastoral que se fundamenten en una hermenéutica más consciente, inclusiva y crítica. Agradecemos a las personas autoras por la calidad y profundidad de sus aportes; asimismo, agrademos a las personas lectoras por ser parte activa de la siempre reconfortante tarea de hacer teología práctica latinoamericana transformadora.

			10 de noviembre de 2025

			Ettingen, Basilea, Suiza

		

	
		
			Sobre el autor

			Teólogo suizo-guatemalteco, anglicano. Actualmente es docente en teología y asesor en investigación en la Universidad Bíblica Latinoamericana (UBL) de Costa Rica. Áreas de investigación e interés profesional: metodología de la investigación, teología práctica y estudios en masculinidades.

			Correo del autor: a.roman@ubl.ac.cr

			Artículo aprobado el 14 de noviembre de 2025

		

	OEBPS/image/0_ARoman_v5n1.png
L ISSN: 2953-7738
REVISTA

TEOLOGIA PRACTICA
I ANRIINIOVAAMIEIRUIGIAYNIA

REFLEXIONES PARA LA PRAXIS CRISTIANA
EN LA IGLESIA, LA SOCIEDAD Y LA CULTURA

Angel Eduardo Roman-Lopez Dollinger

|

PRAXIS CRISTIANA EN CLAVE HERMENEUTICA

Experiencias pastorales liberadoras
en América Latina

ENERO 2026

Volumen 5, Nimero 1 - San José, Costa Rica





OEBPS/toc.xhtml

		
			
			


		
		
		Landmarks


			
						Cover


			


		
	

